
 

0 



 

1 

O FANDANGO CAIÇARA PAULISTA 
-Apontamentos de Viagem- 

 

Rodrigo Fonseca 
Fabrício Borges 
Thífani Postali 

Rodrigo Cabrerisso 
Felipe Gomide 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Produzido por CATAIA 

Projeto A Música e o Fandango - ProAc 2023 



O Fandango Caiçara Paulista 

2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NOTA: A responsabilidade pelo conteúdo do texto desta obra é dos respectivos autor e autora, 
não significando a concordância da editora com as ideias publicadas. 

IMPORTANTE: Muito cuidado e técnica foram empregados na edição deste livro. No entanto, 
não estamos livres de pequenos erros de digitação, problemas na impressão ou de alguma 
dúvida conceitual. Avise-nos por e-mail: editora@dialogofreiriano.com.br 

© TODOS OS DIREITOS RESERVADOS. Proibida a reprodução total ou parcial, por qualquer 
meio ou processo, especialmente por sistemas gráficos, microfílmicos, fotográficos, reprográ-
ficos, fonográficos, videográficos. Vedada a memorização e/ou a recuperação total ou parcial, 
bem como a inclusão de qualquer parte desta obra em qualquer sistema de processamento 
de dados. Essas proibições aplicam-se também às características gráficas da obra e à sua 
editoração. A violação dos direitos é punível como crime (art. 184 e parágrafos do Código 
Penal), com pena de prisão e multa, busca e apreensão e indenizações diversas (art. 101 a 110 
da Lei 9.610, de 19.02.1998, Lei dos Direitos Autorais) 



 

3 

Rodrigo Fonseca 
Fabrício Borges 
Thífani Postali 

Rodrigo Cabrerisso 
Felipe Gomide 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O FANDANGO CAIÇARA PAULISTA 
-Apontamentos de Viagem- 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diálogo Freiriano 
Veranópolis – RS 

2024



 

4 

CONSELHO EDITORIAL 
Ivanio Dickmann – Brasil 

Adan Renê Pereira da Silva - Brasil 

Aline Mendonça dos Santos - Brasil 

Fausto Franco Martinez – Espanha 

Fátima Stela B. V. Barbosa - Brasil 

 

Jorge Alejandro Santos –Argentina 

Marcelo Valente de Souza - Brasil 

Miguel Escobar Guerrero - México 

Carla Luciane Blum Vestena -Brasil 

Ivo Dickmann - Brasil 

José Eustáquio Romão - Brasil 

Enise Barth – Brasil 

EXPEDIENTE 
Editor-Chefe: Ivanio Dickmann 
Diagramação: Gislaine Telles 
Capa: Felipe Pellaro 
Revisora de texto: Ana Caroline 
Mendonça de Barros 

Desenho de capa: Danny Koritiak 
Supervisão editorial: Cida Nilen 

 
 

 
FICHA CATALOGRÁFICA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha catalográfica elaborada por Karina Ramos – CRB 14/1056 

 
EDITORA DIÁLOGO FREIRIANO 
CNPJ 20.173.422/0001-76 
Av. Julio de Oliveira, 295 – Sala 303 
CEP 95.330-000 - Veranópolis – RS 
Instagram: @editoradialogofreiriano 
Whatsapp: [54] 99297 8620

F676f          Fonseca, Rodrigo Borges Pereira da. 

    O fandango caiçara paulista: apontamentos de viagem / Ro-

drigo Borges Pereira da Fonseca, Fabrício Borges Pereira da Fon-

seca, Thífani Postali Jacinto, Rodrigo Marins Cabrerisso, Felipe 

Junqueira Gomide. – Veranópolis: Diálogo Freiriano, 2024. 

       

ISBN 978-65-5203-177-8 

   

1.Fandango (Dança) – São Paulo (Estado). 2. Patrimônio cultural 

– Proteção – Legislação – Brasil. 3. Danças folclóricas brasileiras.  

I. Fonseca, Fabrício Borges Pereira da. II. Jacinto, Thífani Postali. 

III. Cabrerisso, Rodrigo Marins. IV. Gomide, Felipe Junqueira. V. 

Título.   

 

  2025_0726                                   CDD 793.31981 (Edição 23) 



 

5 

  SUMÁRIO 
 

AGRADECIMENTOS ................................................................................................... 7 

CARTAS NÁUTICAS ................................................................................................. 11 

LICENÇA A SÃO GONÇALO D’AMARANTE ........................................................... 15 

OS CAMINHOS DO FANDANGO CAIÇARA............................................................ 17 

O ANCORADOURO ................................................................................................... 18 
CORRENTES OCEÂNICAS .......................................................................................... 20 
PORTO DE PARTIDA ................................................................................................. 23 
VENTOS ALÍSIOS ...................................................................................................... 31 
NA ROTA DAS ESTRELAS .......................................................................................... 37 

– APONTAMENTOS DE VIAGEM – ........................................................................ 39 

I – AO ENCONTRO DO MESTRE ................................................................................ 40 
II – O RABEQUEIRO .................................................................................................45 
III – VILA DO ARIRI .................................................................................................. 47 
IV- A FILHA DE MARATAYAMA .................................................................................. 49 
V – A LOJA DO ARTESÃO........................................................................................... 51 
VI – O MESTRE ARTESÃO ......................................................................................... 53 
VII – A VOZ DA EXPERIÊNCIA ................................................................................... 56 
VIII - DO COLONIALISMO A LUTA PELA PRESERVAÇÃO CULTURAL E TERRITORIAL ...... 58 
XIX - A RENOVAÇÃO DO FANDANGO CAIÇARA ........................................................... 61 
X - ILHA DO CARDOSO .............................................................................................63 
XI – NAS PRAIAS DO NORTE.................................................................................... 66 
XII - “MANDA A LOCALIZAÇÃO?” ............................................................................. 68 
XVI – RESISTÊNCIA .................................................................................................. 71 
IMAGENS ................................................................................................................. 72 

A ARTE DO FANDANGO CAIÇARA ........................................................................ 78 

LETRAS, MELODIAS E RITMOS ............................................................................ 82 

A DANÇA .................................................................................................................. 95 



 

6 

O ENSINO DO FANDANGO .................................................................................. 100 

A COMUNICAÇÃO DO FANDANGO CAIÇARA .................................................... 103 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ........................................................................110 

REFERÊNCIAS ICONOGRÁFICAS ......................................................................... 113 

SOBRE A AUTORA E AUTORES ........................................................................... 115 



 

7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 



 

8 

 

 

 

 

 

omo viajantes, gostaríamos de agradecer à nossa primeira che-

gança, que se deu na comunidade do Marujá, em Cananéia-SP, 

onde passado e futuro se encontram, frente a frente, olho no olho 

e dançam juntos nos bailes de Fandango Caiçara.  

Agradecer aos indígenas que aqui estiveram e ainda estão, desde 

milhares de anos atrás, presentes em viagens ainda não compreendidas. 

Saudamos a todos e todas, em um misto de contentamento por aqui estar-

mos e tristeza por tanto vazio e desconhecimento. 

Gostaríamos de agradecer também aos viajantes, que muito antes 

de nós atravessaram os mares e seguiram seus destinos, desejosos ou não, 

até o litoral brasileiro. Agradecer e rememorar aos muitos povos africanos 

que pisaram esse chão – de vasta cultura, riquíssimos em conhecimentos e 

contribuições. E que esse destino não seja esquecido e que nunca se repita 

com povo algum. 

Agradecer aos muitos povos que partiram da Europa degredados 

ou imigrantes afligidos em busca de novos caminhos para suas vidas...  

É preciso ainda agradecer e rememorar os folcloristas e pesquisa-

dores que muito tempo antes da gente fizeram essa viagem para Cananéia: 

Mario de Andrade, Rossini Tavares, Maria Amália Correa Giffoni, Eduardo 

Gramani, Daniela Gramani, Alexandre Pimentel, Joana Corrêa, Felipe Va-

randa, Antônio Carlos Diegues, Carmem Lúcia Rodrigues, entre muitas ou-

tras e outros que atravessaram esse portal do tempo que se dá quando se 

chega ao mar pequeno. Suas viagens são como faróis no tempo. Cá estamos 

seguindo suas luzes.  

Para além de Cananéia, agradecemos às comunidades fandangueiras 

da Ubatuba, Ariri, Registro, Iguape, e aos fandangueiros do Paraná que estão 

no mesmo barco, na mesma viagem – como os grupos de Guaraqueçaba, Pa-

ranaguá, Morretes, entre outros tantos locais deste vasto reino Caiçara. 

Agradecer os membros dessa viagem, os pesquisadores Rodrigo 

Fonseca, Fabrício Borges, Rodrigo Cabrerisso, Felipe Gomide; a orientação 

C 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

9 

da Dra. Thífani Postali; ao apoio técnico de Gislaine Sant’ana, Talita Muniz, 

Felipe Pellaro e Carol Barros; e a belíssima arte da capa de Danny Koritiake. 

Agradecer aos Caiçaras do Fandango, que nos recepcionaram e nos 

atenderam de prontidão... desde o início com “Seu” Cubinha, “Seu” Antô-

nio das Neves e os participantes ao qual devemos a honra de compartilhar 

suas histórias Mestre Zé Pereira, Laerte Pereira, Eliel Alves, Cleusa Silva 

Reis, Amir Garcia, Dauro Prado, Cleiton Prado, Gabriel Souza, Luís Adil-

son, Ademir das Neves, Robson Fernandes, Jairo Santos e Roberto Ferrero 

e Mario Gato. 

Finalmente agradecer aos nossos familiares, assim como aos que, 

de alguma forma, contribuíram com esse trabalho. Também agradecer os 

membros da Rede de Estudos e Pesquisa em Folkcomunicação, atentos ao 

desenvolvimento do projeto e, por último, mas certamente os mais impor-

tantes: a todos e todas leitores e leitoras que, ao virar a página, darão o 

primeiro passo dessa jornada. 

 

 

 

 

 

 

youtube.com/@cataiacultural 

 



 

10 



 

11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CARTAS NÁUTICAS



 

12 

 

 

 

 

 

Rodrigo Fonseca e Fabrício Borges 

 

Caro leitor e leitora, este livro navega em dois sentidos: primeiro, 

dedica-se a apresentar ao público em geral uma amostra de um dos ritos 

mais antigos que temos notícia: o ritual da música e da dança em coletivi-

dade, em celebração à vida, à fartura, à colheita, à amizade, à promessa e à 

fé. A arte do Fandango Caiçara não se encontra facilmente nas estantes das 

livrarias, nos programas de TV ou streaming, não aparece nas prateleiras 

dos mercados, lojas e muito menos nos corredores dos shoppings centers, 

e infelizmente, nem mesmo aqui, nestas páginas especialmente dedicadas 

a ele. Ao menos, não completamente – é preciso embarcar, cruzar pontes e 

atravessar portais para compreendê-lo em sua totalidade. Convidamos, en-

tão, os leitores e leitoras para uma visita aos territórios mencionados. A 

vivência em um baile de Fandango é o ponto final deste mapa – é o tesouro 

a ser descoberto! Tudo mudará de cor e sentido quando essa viagem pela 

musicalidade e pela dança Caiçara se realizar. 

Buscamos neste projeto estudar mais sobre a prática do Fandango 

Caiçara dentro do estado de São Paulo, porém, o Fandango não tem as mes-

mas fronteiras. A cartografia Caiçara abrange um território litorâneo que 

se estende do sul do Estado do Rio de Janeiro até o norte do litoral do Es-

tado de Santa Catarina. 

O projeto deste livro nasceu de uma vontade antiga dos realizado-

res em conhecer melhor o Fandango Caiçara. A princípio, nos parecia uma 

volta ao tempo, uma história antiga e preservada de um Brasil esquecido 

que, ao passar dos séculos, não se decompôs em substratos culturais na 

isolada região lagunar-estuarina de Cananéia. Para nossa feliz surpresa 

não foi um corpo que por algum motivo milagroso se manteve intacto que 

encontramos, e sim uma expressão viva e pulsante, mesmo que em menor 

número do que no passado glorioso, porém, cheia de esperanças de reno-

vação – Com Vida! 

As cartas náuticas servem para nos mostrar os caminhos do mar e 

montanhas do litoral paulista, sempre nos lembrando que os Caiçaras, 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

13 

mais do que portadores de uma tradição da antiguidade, são os verdadeiros 

timoneiros desses saberes. 

O segundo sentido deste livro não é uma via oposta, mas um convite 

aos próprios Caiçaras, mestres e mestras da dança e da música, para que 

leiam suas histórias aqui registradas, redescubram suas vozes quando pre-

ciso e encontrem novos caminhos para sua arte diante dos desafios dos nos-

sos tempos, porém, sem nunca esquecer as águas passadas. Encontra-se no 

primeiro capítulo deste livro um pequeno ‘mapa-ensaio’ sobre os caminhos 

do Fandango pelo mundo, desde a antiguidade. Este capítulo é especial-

mente dedicado aos mestres e mestras que entrevistamos, e certamente, de-

sejosos de mais subsídios, tomem-no como uma carta a vós dirigida. 

Ao revisitar o passado do Fandango, desde suas origens na aridez da 

península ibérica até seu florescimento na densa mata atlântica, nos pergun-

tamos: o que é, afinal, o Fandango? Que histórias de superação e alegria ele 

carrega, diante de tantas dificuldades que os diversos povos passaram? 

Que este livro seja, então, um ponto de partida para novas desco-

bertas e redescobertas. Pois o Fandango, como o próprio mar, convida à 

aventura, mas nunca se deixa capturar por completo. É uma expressão viva 

e resiliente, que transcende fronteiras, inclusive a do tempo, e mesmo di-

ante de novas afrontas, se renova com a mesma alegria e animação de sem-

pre, onde quer que esteja. Este é o nosso convite. Boa leitura! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

14 

 

Fonte: Alamy, The Picture of Art Collection Gallery, s.d. 

 

Figura 1 - São Gonçalo d´Amarante, o construtor de pontes; protetor 

dos violeiros e também dos marinheiros. Figura emblemática na cul-

tura do Fandango Caiçara. Galeria de Imagens dos Antigos Mestres, Vi-

cente Carducho, São Gonçalo entre os Santos Francisco e Bernardino 

de Siena, 1630. 



 

15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LICENÇA1 A SÃO  
GONÇALO D’AMARANTE 

 
1 Quadras do folclore brasileiro do século XIX. Retiradas do livro: DANTAS, Beatriz Gois. 
Dança de São Gonçalo. Rio de Janeiro, RJ: MEC, 1976.  



 

16 

Concedeis a licença, 

Santo de meu coração, 

Que viemo dá príncipe 

esta nossa devoção. 

 

Deus vos salve, casa santa, 

Onde Deus feis a morada, 

Onde mora cálix Bento 

E a hóstia consagrada. 

 

Eu pedi a São Gonçalo 

com a viola na mão, 

Tô pidindo de juêio 

que nos dê a salvação. 

 

São Gonçalo é bom santo 

Que nasceu antes do dia 

Foi chamado p´o Jesuis 

Fio da Virge Maria 

 

São Gonçalo vos pidimo 

Pidimo a Virge Maria 

Que nos dê vida e saúde 

No meio dessa alegria 

 

Quem dança o São Gonçalo 

Há de ter o pé ligeiro 

Para não assuceder 

Ter barroca no terreiro 

 

São Gonçalo d´Amarante 

C´uma istrela na testa 

O que fizero meu santo 

No dia da tua festa 

 

São Gonçalo tá no artá 

Vestidinho de azú 

Roga a Deus p´o esse povo 

Pra sempre amém Jesuis 



 

17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OS CAMINHOS DO  
FANDANGO CAIÇARA



 

18 

 

 

 

 

 

Fabrício Borges 

 

O filósofo grego Aristóteles2 afirmava que a verdadeira compreen-

são de algo só é possível quando se investigam suas origens e se avaliam 

seus propósitos. Neste sentido, este livro apresenta diversos depoimentos 

que atestam o Fandango e a cultura tradicional Caiçara no presente, reve-

lando suas lutas e desafios vividos nas últimas décadas. No entanto, para 

ampliar a compreensão, trazemos um pequeno estudo sobre a origem da 

dança e sua musicalidade ancestral.  

O pedido para abranger mais sobre o passado do Fandango em 

nossas pesquisas partiu de um dos entrevistados, o mestre Zé Pereira. Em 

nossas conversas, e ao seu modo, o mestre expressou o desejo de apreciar 

a história ancestral das músicas, dos músicos e dos antigos bailes. E é isso 

que buscamos realizar.  No nosso olhar, como viajantes curiosos em busca 

de suas histórias, é importante também saber que este trabalho deixará um 

testemunho, e, quem sabe, um legado para as futuras gerações: Para que 

os netos do José Pereira possam compreender melhor seu lugar, e assim, 

buscar sentido para suas lutas no futuro. Entendendo que uma delas é, pre-

cisamente, se perceber como Caiçaras. 

Devemos destacar que essa expressão popular, com séculos de His-

tória e nascida da mistura de diversas culturas não será descrita sem deixar 

lacunas e suscitar interpretações diversas. Mas que seja, ao menos, um ou-

tro ponto de partida para novas viagens. 

O Ancoradouro 

Fandango Caiçara é um festejo que se deriva do Fandango portu-

guês e espanhol – trazidos para as américas no período da colonização e 

aqui adaptados pelos indígenas e povos africanos em um processo de sin-

cretização cultural que levou séculos para se configurar como o 

 
2 Metafisica de Aristóteles – Livre interpretação do autor. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

19 

encontramos hoje. O termo “Fandango” tem origem incerta e um signifi-

cado muito amplo, muitas vezes associado aos bailes dançantes populares 

e a momentos festivos comunitários. Envolve uma grande variedade de 

músicas, ritmos, danças, poesias, costumes e intencionalidades, indiferen-

temente ao estilo. Outras vezes, a palavra tem relação direta com o caráter 

musical, do qual falaremos adiante. 

O Fandango chegou a ser presente em toda a região litorânea do 

Brasil, ainda que com outros nomes e algumas características bem distin-

tas. A celebração também alcançou o interior, tornando-se comum em ci-

dades a centenas de quilômetros do mar. Foi nesse contexto de adaptação 

e expansão que outras formas populares3, de mesma ascendência das fes-

tividades ibéricas, começaram a se diversificar – como o Fandango Gaú-

cho, o Tropeiro, de Tamanco, o Quilombola, a Marujada, a Chegança, a Ci-

randa, a Xiba, a Chula, a Catira, a Cachucha, entre outras.  

Já o termo "caá-içara", vem do Tupi-Guarani e, originalmente, de-

signava cercados de galhos cravados na água para capturar peixes, mas 

passou a denominar os "povos do mar" ou "habitantes da costa". Atual-

mente, "Caiçara" identifica um grupo cultural e étnico do litoral brasileiro, 

resultante da síntese de influências indígenas, africanas, portuguesas. 

Embora a tradição dos bailes tenha perdido espaço ao longo do 

tempo, ela vem se reestruturando dentro das comunidades mais tradicio-

nais, permanecendo viva em uma extensa faixa litorânea, que vai desde o 

sul do Estado do Rio de Janeiro até o norte de Santa Catarina, com maior 

presença em cidades como Cananéia, Guaraqueçaba, Iguape, Morretes, Pa-

ranaguá, Registro, Ubatuba, entre outras.  

 

 

 

 

 

 

 

 
3 Curiosamente, todas as danças acima mencionadas ainda resistem em nossa cultura, em 
2025. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

20 

 

Fonte: Goya, óleo sobre tela, 1777. 

Figura 2 - Dança nas margens do Manzanares. Francisco de Goya e Lu-

cientes, 1777. Museo Del Prado. Uma das primeiras ilustrações associa-

das ao Fandango, porém, 72 anos após o termo ser grafado em uma par-

titura anônima. Passos coreografados, violas, palmas e castanholas em 

um ambiente rural e aristocrático.  

Correntes Oceânicas 

Aparecem na região portuária de Cádiz, sul da Espanha, no início 

dos anos 1700 d.C. as primeiras menções a respeito de uma dança e de uma 

música que juntas foram chamadas de Fandango. Uma das hipóteses para 

sua origem é a de que ela seja fruto de uma miscigenação cultural, refle-

tindo modos e costumes dos ibéricos, africanos e dos povos originários de 

alguma região colonizada. O contato desses povos nos domínios espanhóis 

e portugueses já existia há dois séculos e proporcionou um caldeirão cultu-

ral onde tradições musicais se entrelaçaram. Destes entrelaçamentos, em 

algum local não definido, surgiu o Fandango. 

Desde o início, o Fandango não pôde ser limitado a apenas um es-

tilo rítmico ou melódico de uma determinada região. Ele representa, pos-

sivelmente, um movimento mais amplo. Para ilustrar, podemos compara-



O Fandango Caiçara Paulista 

 

21 

lo ao o Hip-Hop, em nosso tempo, que integra música, dança, arte, costu-

mes e conhecimentos e se espalhou rapidamente pelas periferias dos gran-

des centros urbanos do mundo. No século XVII ou XVIII, provavelmente, 

algo semelhante aconteceu. A identidade do Fandango, nascido nas perife-

rias, aponta para este cruzamento cultural nas regiões mais marginalizadas 

aos olhos dos colonizadores - e sempre transcendendo fronteiras. Por onde 

os espanhóis e portugueses passaram nos séculos seguintes o Fandango 

floresceu, e em cada lugar, obteve um aspecto diferente. 

A história do Fado, tradicional ritmo português, pode ter um para-

lelo com a do Fandango. Segundo o músico e pesquisador Mário de An-

drade4, o Fado tem relação com a musicalidade negra e baiana da era colo-

nial. O autor demonstra, através de antigos registros, que as primeiras des-

crições do Fado como um estilo musical, estavam em jornais brasileiros 

muito antes de o termo ser visto nos jornais portugueses. Mario de An-

drade ressalta que mesmo que o Fado tenha origem brasileira, tomou 

forma e contornos às margens da cultura popular ibérica e aos poucos foi 

alicerçado ao seio da cultura portuguesa, tornando-o, legitimamente, uma 

música da “alma portuguesa” e que representa, melhor do que qualquer 

outro estilo, o imaginário lusitano. 

O processo de migração do Fado, enviado de navio à Europa junto 

com o ouro e as toras de madeiras, entre outras riquezas brasileiras, pode 

ter tido o mesmo caminho do Fandango em relação às colônias espanholas. 

Embora nos faltem registros sobre essa hibridização e migração cultural, 

parece convincente que o novo movimento pode ter se espalhado pela Eu-

ropa, justamente pelo grande número de pessoas que passavam, indo e 

vindo, dos embarcadouros da época, como no porto de Cádiz, Andaluzia.  

Curiosamente, assim como aconteceria com diversos movimentos 

no futuro, o Fandango e o Fado nasceram nas periferias, e em poucas dé-

cadas foram adotados também pela aristocracia da época, mas sem perder 

seu simbolismo. 

O dicionário espanhol conhecido como Diccionario de Autorida-

des5 é o mais antigo repertório lexicográfico da língua castelhana, feito en-

tre 1726 e 1739. Nele já consta o termo Fandango. A terminologia, além de 

estar presente, traz referências ao uso da palavra, demonstrando que o 

Fandango como baile, como banquete ou simplesmente reunião de pessoas 

 
4 ANDRADE, Mário de. Dicionário musical brasileiro. Brasília, DF; Belo Horizonte, MG: 
Ministério da Cultura: Itatiaia, 1989. XXXIII, 701p., il.  
5 Diccionario de Autoridades – Espanha, entre 1726 a 1739. Biblioteca Nacional de España.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

22 

era conhecido há bastante tempo. O termo fandangueiro, também é citado: 

é descrito como um aficionado por bailar o Fandango, ou seja, um partici-

pante dos bailes, mesmo que não tenha a vocação para a dança. Há ainda 

uma poesia muito antiga na forma de sátira, trecho provavelmente oriundo 

de uma peça de teatro ou de um poema da época que nos oferece uma visão 

interessante sobre a percepção da identidade do fandangueiro no contexto 

cultural e histórico da época. 

Considerando que o trecho mencionado no dicionário faz parte de 

um sainete, ou seja, uma sátira anterior ao ano de 1732 d.C., é possível que 

o autor esteja utilizando o humor e a ironia para explorar temas como a 

identidade, o amor e a sociedade. 

Amor es todo invencion. Sainet. I: O amor é toda invenção 

(Sátira. I.) 

Fandanguero empieza tu: Começa a dançar fandango, tu. 

Que és esso de fandanguero: O que é isso de ser fandangueiro? 

Estando em el mundo yo? Estando eu no mundo? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

23 

 

Fonte: Diccionario de autoridades, 1732 (tomo III) 

 

Figura 3 - Dicionário Espanhol Vol. III, por volta de 1732. Fandango: 

Baile introduzido por quem já esteve nos reinos das Índias o que torna o 

canto muito alegre e festivo. Em Latim, Tripudium Fescennium. Um Ob-

servação: O termo índias, nesta época, pode se referir a qualquer posses-

são dos espanhóis, das Filipinas às Américas. Somente aos povos mais 

próximos e aos Africanos que davam denominações mais específicas. 

Porto de Partida 

Muito antes do surgimento dos registros escritos sobre o Fan-

dango, a região da Andaluzia já abrigava um complexo caldo cultural que 

ajudaria a moldar a música e a dança que mais tarde ficariam relacionadas 

ao Fandango. 

Os grupos nativos da Terra dos Iberos6 foram profundamente in-

fluenciados por outras culturas que dominaram a península ao longo dos 

séculos: celtas, fenícios, gregos, cartagineses, romanos, visigodos, e 

 
6 Nome atribuído pelos Gregos aos muitos povos da península ibérica na antiguidade. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

24 

sobretudo, os árabes-berberes, habitantes islâmicos africanos que conquis-

taram a parte sul da península por centenas de anos, até um pouco antes 

da Espanha e Portugal se constituírem como nações cristãs independentes. 

A atual Cádiz, chamada de Gadir no mundo antigo, foi fundada há 

cerca de 3.100 anos pelos Fenícios, um dos povos pioneiros nas técnicas 

das grandes navegações pelo mar mediterrâneo e oceano atlântico. Os Fe-

nícios tinham uma visão de comércio marítimo global e sabiam da impor-

tância geográfica de Gadir para seus empreendimentos comerciais. O porto 

conectava o atlântico ao mediterrâneo e a Europa à África. Eles construí-

ram a cidade próxima aos Tartessos, população ativa que ocupava justa-

mente a região e que também exibia vínculos com o mar. 

 

 

Os Fenícios foram uma potência cultural e comercial do mediter-

râneo e certamente influenciaram toda a antiguidade, porém, entraram em 

declino por volta do ano 850 a.C. Mais tarde, diversas civilizações passa-

ram a comercializar diretamente com os Tartessos. Daí vêm alguns poucos 

relatos sobre a existência desse povo e sua localização. Foram descritos pe-

los gregos e romanos como os mais avançados de toda a Ibéria, sendo co-

merciantes de metais nobres e de objetos produzidos por hábeis artesãos. 

Os Tartessos tinham sua própria religiosidade, costumes e linguagem es-

crita - até hoje indecifrável. Desapareceram misteriosamente no século VI 

a.C., talvez abatidos ou assimilados pelos cartagineses. Herdeiros da 

 

Uma das contribuições fenícias mais 

notáveis para a cultura ibérica foi a introdução 

dos Krótalos — pequenos pedaços de metal ou 

madeira que ao serem batidos, produziam um 

som agudo e ritmado. Instrumentos seme-

lhantes existiam no continente africano e em 

culturas orientais desde tempos imemoriais, 

mas acredita-se que os Fenícios foram respon-

sáveis por disseminar a musicalidade desse 

instrumento e de alguns instrumentos de 

corda, como a Lira e a Harpa, em toda a região 

mediterrânea. 

Figura 5 - Mulher 
dançando com os 
krótalos, autoria 
desconhecida, Benaki 
Museum, Atenas, 1250 
d.C. Fonte: National 
Gallery of Arts, s. d. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

25 

civilização Tartéssica, os Turdetanos se estabeleceram na Andaluzia e no 

sul de Portugal, cerca de 200 anos mais tarde. 

A chegada do Império Romano à Andaluzia, quase 04 séculos de-

pois dos Fenícios, trouxe grandes mudanças culturais.  Os romanos não 

foram para fazer comércio com os habitantes locais e sim para praticar a 

velha política da terra arrasada7. Chegaram com um poderoso exército na 

terra dos Turdetanos, saquearam, destruíram e anexaram as terras con-

quistadas ao império, impondo uma nova língua, religião e organização so-

cial, semelhante ao que os portugueses colonizadores, bandeirantes e jesu-

ítas, cada um ao seu modo, fizeram com indígenas e povos africanos nas 

colônias. Esse processo resultou na supressão de grande parte das tradi-

ções locais, embora os Tartessos e Turdetanos tenham deixado vestígios: 

os gregos, e os próprios romanos, documentaram aspectos desses povos, o 

que permitiu que alguns de seus costumes fossem conhecidos.  

Estrabão, geógrafo do século II a.C., considerado uma referência 

para os estudos da antiguidade na cultura mediterrânea, escreve sobre es-

tes habitantes: 

..."A partir do nome do rio, chamam Bética à região; a partir dos seus 
habitantes, Turdetânia. Designam os habitantes como Turdetanos, e, 
também como Túrdulos..., mas neste momento, nenhuma distinção se 
revela entre eles. Estes são classificados como os mais cultos entre os 
Iberos: de facto, não só utilizam escrita, como têm registos da história 
antiga, poemas e leis em verso com seis mil anos"...8 

Conta Estrabão que as primeiras tentativas de circum-navegação 

da África partiram de Cádiz.  Talvez pelos fenícios, ou na era dos gregos-

cartagineses, com o objetivo de alcançar as Índias – isso cerca de 1500 anos 

antes dos portugueses e espanhóis alcançarem comprovadamente (ou tal-

vez sistematicamente) tal feito.  

Eudoxo de Cízico, um navegador nascido na capadócia, criado na 

civilização grega, com cidadania romana, a serviço de um faraó egípcio e 

contando com um experiente marinheiro indiano anônimo (ao qual se deve 

todo crédito pelo seu entendimento de velas e ventos), formavam uma pe-

culiar equipe com interesses comerciais na antiguidade e conseguiram 

atravessar o mar vermelho até as Índias algumas vezes. Porém, na volta de 

 
7  Termo aqui sugerido para se referir às invasões militares totais. Muito comuns na 
antiguidade. 
8 DESERTO, Jorge; PEREIRA, Susana da Hora Marques. Estrabão, Geografia. Livro III. 
Introdução, tradução do grego e notas. Universidade de Coimbra, 2016 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

26 

uma expedição, acabaram se perdendo e navegaram um pouco mais ao sul 

da costa da África quando encontraram um barco naufragado no litoral. 

Eudoxo reconheceu esta embarcação como originária de Gadir. Faltava 

pouco para este barco fenício dar a volta na costa africana e chegar às Ín-

dias, ou seja, era a prova que o oceano Atlântico e o Pacífico eram, na ver-

dade, as mesmas águas. Essa possibilidade encorajou Eudoxo a repetir tal 

expedição. Assim, semelhante à história de Cristóvão Colombo e Fernão de 

Magalhães como pioneiros marítimos, mas realizada cerca de 1500 anos 

antes, Eudoxo conseguiu recursos e montou uma expedição saindo de Cá-

diz para tal empreitada. Foram ao menos duas tentativas registradas na 

história – a primeira não deu certo logo no começo e tiveram que voltar 

para o porto de origem para reajustar a rota e a carga. Não sabemos se ti-

veram sucesso na segunda – sua aventura não deixou vestígios até hoje. 

Talvez tenham naufragado, ou quem sabe, tenham se perdido e vindo para 

o litoral brasileiro?9 Consta ainda no livro de Estrabão que a excursão par-

tiu do porto levando dezenas de jovens dançarinas de Cádiz junto à embar-

cação, para servir de "moeda de troca" na longa e perigosa jornada pela 

costa africana. 

Um dos registros mais importantes de Cádiz, ou Gades na era ro-

mana, vem de poetas latinos no início do Século I d.C. - Marcial e Juvenal 

descrevem atentamente as Puellae Gaditanae (Dançarinas de Gades) 

como mulheres musicistas e dançarinas exóticas que encantavam os roma-

nos com seus "pés travessos e brincalhões", sua dança, graça e musicali-

dade, quiçá, dissociadas da religião, o que era algo incomum nesta época. 

Marcial também mencionou que muitas dessas dançarinas foram escravi-

zadas e levadas para Roma em comemoração ao final das Guerras Sertori-

anas10 na península Ibérica. 

 

 

 

 
9 Há uma controversa teoria (sem nenhuma comprovação), de que a pedra de ingá e 
algumas outras rochas encontradas próximo ao litoral brasileiro possuem inscrições 
fenícias ou de algum povo com escrita semelhante, indicando que na mais tenra 
antiguidade os barcos de Cádiz podem ter vindo parar em terras brasileiras. 
10 Guerras Sertorianas suprimiram uma das últimas resistências dos povos nativos da 
península ibérica que lutavam contra os romanos, entre esses povos estavam também os 
Turdetanos. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

27 

Fonte: Dan Diffendale / Flickr 

 

Figura 6 - Essa imagem é frequentemente usada para ilustrar as dança-

rinas de Cádiz no período Romano. Fragmento de laje de mármore com 

cena do culto de Isis, proveniente de um túmulo ao longo da Via Ápia, 

em Ariccia. 100 d.C. Possivelmente representando o navigium Isidis, 

que marcava o início da temporada de navegação. Museo Nazionale Ro-

mano – Palazzo Altemps. 

 

Juvenal, contemporâneo de Marcial, também escreveu sobre essas 

performances: seus relatos detalham a dança, destacando as habilidades das 

mulheres da província da bética, atual Andaluzia. A sensualidade, à época 

tratada como imoralidade, e o uso da Crusmata Baetica, semelhante aos 

Krótalos, uma forma inicial das castanholas, foram descritos nos relatos 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

28 

As Puellae Gaditanae eram dan-

çarinas muito conhecidas na Antigui-

dade. Eram mulheres escravizadas e tra-

zidas de Cádiz para “alegrar” os roma-

nos, como se fossem troféus de guerra ou 

"mercadorias exóticas". A prática de es-

cravizar mulheres de Gades aconteceu, 

ao menos, por 100 anos, desde antes do 

Império Romano. Em uma determinada 

época passaram a ser contratadas para 

apresentações privadas, especialmente 

em festas e banquetes. Com isso, pre-

sume-se que tenham tido algumas liber-

dades restauradas. Ao menos este pode 

ter sido o caso da Telethusa, uma das 

mais famosas dançarinas retratadas 

pelo poeta Marcial11. 

 

 

Figura 7 - Detalhe da figura an-
terior. Dançarina com a Crus-
mata Baetica e mãos erguidas.  
Referência ao culto à deusa Isis. 
Quem sabe uma representação 
oculta às dançarinas de Cádiz.   
Fonte: Dan Diffendale / Flickr 

 

Ainda no Século I d.C. houve um decreto romano impedindo as exi-

bições das dançarinas de Cádiz, provavelmente por conta da sensualidade da 

dança, que passou a ser vista como amoral no início da cristianização do im-

pério – suas menções também foram apagadas. Ao longo da história dos ro-

manos, sobraram algumas referências textuais à essas dançarinas, embora 

as representações visuais diretas não tenham sido encontradas. 

Com a queda do Império Romano no ocidente, houve um mo-

mento de possível estagnação, e raríssimos registros da vida na Andaluzia 

chegaram ao conhecimento dos historiadores sobre este tempo. O período 

dos Visigodos, povos do norte da Europa, foi sucedido pelos Árabes-Ber-

beres, que dominaram o sul da península por quase 800 anos. Os islâmicos 

eram mais tolerantes e permitiram a coexistência das culturas cristãs e in-

troduziram avanços científicos, matemáticos e culturais que enriqueceram 

tecnologicamente a região. Talvez eles tenham sido os mais influentes na 

formação da música ibérica atual, especialmente na Andaluzia, onde o 

 
11 Algumas informações sobre essas dançarinas estão disponíveis na Wikipedia: 
https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Puellae_gaditanae&oldid=1209139188 

https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Puellae_gaditanae&oldid=1209139188


O Fandango Caiçara Paulista 

 

29 

Fandango se desenvolveu. Os islâmicos introduziram novos instrumentos 

como o alaúde e o qanun, além de estruturas musicais complexas baseadas 

nos maqamat, modos e escalas árabes. Essa influência pode ser vista tanto 

no uso de instrumentos quanto na ornamentação vocal e nos padrões rít-

micos encontrados na música ibérica até hoje. 

O fim do domínio árabe na Península Ibérica, consolidado em 1492 

com a reconquista de Granada, foi bastante traumático e simbólico à po-

pulação portuguesa e espanhola.  Os reinos cristão-ibéricos reuniram exér-

citos continuamente por centenas de anos e inúmeras batalhas entre os 

dois grupos aconteceram até o desfecho final. Ainda hoje, muitos Fandan-

gos simbolizam as guerras entre Cristãos e Mouros, que foram os remanes-

centes da população Árabe que habitou a região – em português apelidados 

de Mouros, ou aos seus descendentes, Mouriscos. 

A Reconquista, marco fundamental na história da Península Ibé-

rica, não encerrou as relações entre cristãos e muçulmanos. Milhares de 

árabes, e possivelmente milhões de seus descendentes, ainda habitavam a 

península. No momento da capitulação do último reinado Islâmico em 

Granada, foi proposto um acordo para garantir que não houvesse retalia-

ção contra os muçulmanos e suas crenças para aqueles que permaneceram. 

No entanto, esse gesto de paz assinado no acordo não perdurou. 

Em seguida à entrega das chaves da cidade, houve um esforço para 

erradicar qualquer vestígio da cultura árabe, com a proibição da música de 

origem muçulmana em diversos reinos cristãos. Essa medida, motivada 

por um misto de ressentimento, desejo de homogeneização cultural e pres-

são da Igreja, visava construir uma identidade nacional cristã. A música, 

como expressão cultural e veículo de identidade, foi um dos alvos dessa 

política de exclusão. Isso não aconteceu só em Granada, provavelmente 

medidas semelhantes foram tomadas antes em todas as partes reconquis-

tadas – foi uma guerra, acima de tudo, ideológica, com visões de mundo 

muito distintas, especialmente na visão dos reis católicos. 

No entanto, a extensão da cultura árabe era profunda e arraigada 

no povo ibérico. A proibição, embora temporária, não conseguiu eliminar 

completamente essa influência. Com o passar do tempo, a musicalidade 

dos Mouros foi sendo gradualmente reintroduzida, adaptando-se aos no-

vos contextos e misturando-se com elementos da música cristã.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

30 

Investigador dos registros da antiguidade, Manuel Martí, Deão12 

de Alicante, ao visitar Cádiz em 1712, observou semelhanças entre as dan-

ças que testemunhou e as descrições das dançarinas andaluzas feitas pelos 

poetas romanos, sugerindo assim, uma continuidade cultural que atraves-

sou os séculos e domínios. Martí descreve a dança encontrada em Cádiz 

como um espetáculo de “corpos movendo-se ao ritmo da música, com on-

dulações e flexões graciosas,” realizadas “com habilidade e fervor,” captu-

rando o caráter festivo que ele acreditava remontar aos antigos costumes 

da região. 

Como sugere Manuel Martí, no século XVIII, a conexão entre as 

danças pré-cristãs e o Fandango indicam que as influências do mundo an-

tigo podem ter se entrelaçado para moldar a tradição musical da região. 

Contudo, não há consenso entre historiadores sobre uma possível ligação 

entre as antigas dançarinas de Cádiz e o Fandango ou mesmo o Flamenco, 

que surge ainda mais tarde na história.  É apenas uma hipótese que traços 

e reminiscências das danças e da musicalidade dos antigos povos tenham 

sido assimilados pela cultura local, influenciando o desenvolvimento do 

Fandango e, sobretudo, motivando seu caráter festivo e popular diante das 

adversidades. Dezesseis séculos é uma distância histórica inalcançável 

para tamanha argumentação, porém o nosso idioma, originário do latim e 

cercado de diversas influências, é a prova do sincretismo e de certa conti-

nuidade cultural atravessando séculos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
12  Importante título dentro da hierarquia da Igreja Católica. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

31 

 

Fonte: Libro [...], 1705. 

 

Figura 8 - Libro de diferentes cifras de guitara escojidas de los mejores 

autores. Uma montagem contendo as três tablaturas com termo: Fan-

dango, junto com Encaramado, Fandango (apenas) e Fandango Yndí-

ano. Biblioteca nacional da Espanha, 1705 d.C. Autor Desconhecido. O 

Fandango chamado de Yndiano dá margem à sua suposta origem nas 

Américas ou Asia.  

Ventos Alísios13 

Este rio também vem das montanhas das Astúrias e deságua em Portu-
gal. Passamos por várias aldeias, em cada uma das quais vimos os jo-
vens, homens e mulheres dançando o fandango. Uma das jovens toca 
um instrumento, algo como uma seção de um tambor, coberto com 

 
13 Os ventos alísios foram fundamentais para a navegação entre os continentes no passado. 
Representam um ciclo contínuo e aqui significa a propriedade de ir e vir, tanto no espaço 
como no tempo. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

32 

pergaminho. Ela canta e também bate em seu tambor, e a companhia 
dança, com um Par de “Clackers” na mão de cada Homem e Mulher. As 
“Clackers” são dois pedaços de madeira, cortados de forma bonita o su-
ficiente, que eles têm a Arte de sacudir em suas mãos no ritmo do Tam-
bor. Eles tinham todos, Homens e Mulheres, sapatos de madeira, no es-
tilo espanhol, que são montados em palafitas. John Adams14 - Quinta-
feira, 6 de janeiro de 1780. 

Ainda no início do século XVIII, o Fandango se espalhou pela re-

gião da fronteira com Portugal. Talvez de forma invertida, o Fandango 

pode ter chegado ao país vizinho pela aristocracia, diferentemente do que 

aconteceu na Andaluzia, quando prosperou na região dos portos entre as 

classes mais populares. Independentemente de qual viagem fez para che-

gar, o fato é que o povo português também adotou o Fandango. Em pouco 

tempo parecia uma típica dança lusitana, perfeitamente incorporada às 

festividades de todas as regiões.  

Esta cultura se espalhou igualmente pelas colônias portuguesas 

mundo afora, tão rápida foi a identificação dos homens e mulheres com as 

festividades, talvez no início, porque eram formas de entretenimento 

pouco ligadas à musicalidade religiosa. 

No início do século XVIII, os portos de Cádiz, Lisboa e Sevilha, pas-

saram a ser as principais vias de ligação do novo mundo com a Europa. 

Além das riquezas materiais extraídas, estes locais recebiam pessoas de 

toda “sorte”. Muitas pessoas escravizadas eram trazidas tanto da África 

como das Américas para serem vendidas para outras regiões do continente 

europeu. 

Grande parte dos imigrantes foram chamados de “Cristão Novos”, 

um grupo heterogêneo composto principalmente por Judeus, Ciganos e 

descendentes árabes. Nesse período, apesar de o sincretismo cultural ser 

relativamente aceito, no campo religioso houve um movimento contrário: 

a Inquisição Católica se impôs de forma implacável por toda a península, 

exercendo um controle rigoroso sobre aqueles que ousassem questionar os 

preceitos da fé cristã dominante. Muitos foram condenados a penas seve-

ras, incluindo a morte na fogueira ou o exílio forçado para as colônias es-

panholas ou portuguesas. Estes receberam o desígnio de degredados. 

 
14 Autobiografia do segundo presidente dos Estados Unidos, Jonh Adams - “[1780 6 de janeiro. 
Quinta-feira.],” Founders Online, Arquivos Nacionais, https://founders.archives.gov/documents/ 
Adams/01-04-02-0002-0033. [Fonte original: The Adams Papers, Diário e Autobiografia de 
John Adams, vol. 4, Autobiografia, Partes Dois e Três, 1777–1780, ed. LH Butterfield. Cambridge, 
MA: Harvard University Press, 1961, pp. 221–224.] 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

33 

A história da música ibérica após tantas reconquistas é, portanto, 

uma história de encontros e desencontros, de proibições e de reinterpreta-

ções. A exemplo, o período das descobertas marítimas no século XV coin-

cidiu com o Renascimento, movimento cultural europeu que reavivou o in-

teresse pelas tradições greco-romanas e pelo desenvolvimento artístico, es-

timulando novas formas de expressão musical e cultural. Na Espanha e em 

Portugal, esse contexto impulsionou a integração de elementos árabes com 

as influências cristãs e europeias, resultando em um cenário cultural mul-

tifacetado. As artes ibéricas, incluindo a música, passaram a refletir essa 

fusão e o Fandango apareceu justamente neste reflorescimento. 

 

 

Fonte: Corder, 2011. 

 

Figura 9 - O Fandango (1873); Charles Christian Nahl. retrata um fan-

dango na Califórnia mexicana. 

 

Os Açores, colônia portuguesa iniciada no século XV, fora um 

exemplo de colonização portuguesa anterior ao Brasil. As ilhas, desabita-

das quando descobertas, tornaram-se destino de muitos “cristãos novos”, 

degredados e escravizados africanos levados por Portugal para aquele ter-

ritório isolado. O modelo de colonização açoriano, desenvolvido com su-

cesso, seria trazido para o Brasil algumas décadas depois, e assim como lá, 

uma parte significativa dos primeiros colonos brasileiros chegou, por falta 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

34 

de opção de permanência, em sua terra natal. Querendo ou não, tiveram 

de se adaptar, e a música, assim como todas as artes, sempre fora um ponto 

de união e confraternização diante das adversidades. 

Nos Açores, por exemplo, acredita-se que tenha surgido um ritmo 

alegre e espontâneo de nome curioso: a Chamarrita. Nos séculos XVIII e 

XIX, os próprios açorianos emigraram em massa para o Brasil em busca de 

melhores condições de vida, e com eles, especialmente no sul do país, essa 

dança foi incorporada ao Fandango Gaúcho e aos bailes Caiçaras. Ao mesmo 

tempo, a Chamarrita conquistou diversos países latino-americanos por onde 

os açorianos passaram, evidenciando o poder de miscigenação dos ritmos 

(ou marcas, como dizem os Caiçaras) entre os diversos fandangos. 

O Fandango Afro-brasileiro foi registrado de maneira pioneira por 

Johann Baptist von Spix e Carl Friedrich Philipp von Martius, dois natura-

listas alemães que integraram uma das mais ambiciosas expedições cientí-

ficas ao Brasil no início do século XIX. Spix e Martius percorreram vastas 

regiões do território brasileiro entre 1817 e 1820, documentando aspectos 

da fauna, flora, geografia e, notavelmente, da cultura brasileira. 

Durante a longa jornada que se estende desde o litoral até o inte-

rior de diversas províncias, os pesquisadores tiveram contato com mani-

festações culturais populares, incluindo o Fandango. Spix e Martius regis-

traram uma partitura de uma das variações desse gênero musical e de 

dança. Esse registro é significativo porque oferece um testemunho raro so-

bre como o Fandango era escutado no Brasil em 1821. 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

35 

Fonte: Earle, 1822. 

 

Figura 10- Quadro intitulado: Cena de Fandango Negro. Augustus 
Earle, 1822. Campo de Santana, Rio de Janeiro. Homens e mulheres 
dançando uma música alegre e festiva, provavelmente um Lundu, da-
das as características instrumentais e de coreografia. Ao lado direito 
um guarda monitora a situação. O Lundu é um Fandango Brasileiro 
muito antigo, traços ibéricos na harmonia e melodia com muito ritmo 
e sonoridade africana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

36 

 

Fonte: Machado Neto, 2015, p. 156. 

 

Figura 11 - Dance Lundu - Johann Moritz Rugendas, 1835. O Ambiente 

do Brasil-Colônia na ilustração de Rugendas tem semelhanças com o 

quadro Fandango Negro de Earle. Neste, chamado Lundu, vemos a di-

reita os instrumentos de corda e, nas mãos do dançarino, as castanho-

las. O Fandango Caiçara substituiu as castanholas pelas colheres, ta-

mancos e palmas. Hoje quase em desuso no Brasil, mas muito comum 

em outros Fandangos. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

37 

Na Rota das Estrelas 

A tradição musical portuguesa chegou ao Brasil, de fato, mas não 

sem incorporar elementos indígenas e africanos, dando origem à múltiplas 

danças coletivas – entre elas as marujadas, que são também consideradas 

um tipo de Fandango, como atesta Câmara Cascudo15. As danças e repre-

sentações são reminiscências de antigos dilemas náuticos e territoriais dos 

colonizadores interpretados aqui no Brasil. Curiosamente, indaga o folclo-

rista Câmara Cascudo, não existem tais marujadas em Portugal. 

...O fandango (A Marujada) é um auto de temas portugueses, mas feitos 
todos no Brasil. Portugal não tem. O Moçambique, por exemplo, existe 
entre nós, e em Moçambique tal dança nunca viveu. Você assistiu ao 
Bambelô. Viu que beleza? Pois é. Duas palavras cuja origem sempre me 
intrigaram: Bambelô e vatapá. Não sei. Aliás, sou o único professor no 
Brasil que tem a coragem de dizer “não sei”, sem se julgar diminuído ou 
desmoralizado. “Não sei, não sei”, pronto, está acabado! (Câmara Cas-
cudo, 1964) 

Diversos festejos, popularmente chamados de Fandangos, Folgue-

dos, Marujadas, Folias ou Barcas, continuam carregando essa herança tra-

dicional e bastante presente na cultura do norte e do nordeste brasileiro. A 

Marujada de Bragança do Pará resiste desde 1798 – formada, em suma 

maioria, por mulheres. Se apresentam em festas religiosas e datas festivas. 

As dançarinas, em seus trajes náuticos, representam jornadas marítimas, 

porém sem encenações – de todo modo, um tema relacionado aos portu-

gueses e navegadores. 

Há ainda as Marujadas típicas de Alagoas que estão relacionadas 

aos Folguedos e Fandangos com certas feições alegóricas e marítimas. As 

Barcas, encontradas desde o Ceará até a Bahia, assim como as Marujadas 

do Piauí, possuem representações das antigas batalhas entre os Mouros e 

Cristãos. Em tais eventos, os trajes e os movimentos corporais recriam as 

épicas batalhas entre os dois grupos. Espadas cenográficas e lançamentos 

simulam combates intensos, ao passo que tambores e instrumentos de so-

pro intensificam a atmosfera de confronto, culminando na representação 

triunfal da vitória cristã. Já no Rio Grande do Norte, as representações não 

possuem os Mouros – somente os conflitos do homem com o mar são re-

memorados. 

 
15 CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. 11. ed. rev. atual. e il São 
Paulo, SP: Global, 2002. 768p., il. ISBN 8526006444 (enc.). 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

38 

Os Fandangos do sul do Brasil adotam perspectivas diferentes en-

tre si, mas no geral, são bailes dançantes e festivos com músicas vibrantes 

e passos de dança, por vezes coreografados. O Fandango Gaúcho reforça as 

práticas e valores da cultura do seu Estado, com ênfase na tradição cam-

peira. Tomam a Gaita como instrumento harmônico e melódico. 

O espírito do Fandango Caiçara é, em certa medida, mais simples, 

introspectivo e intimista. Surge em contextos comunitários cotidianos e ce-

lebrações familiares, como mutirões e encontros com conotação religiosa, 

onde a dança não é necessariamente formalizada para o público externo, 

mas serve, essencialmente, à própria comunidade.  

O fandango Caiçara conserva diversos elementos do antigo Fan-

dango e das antigas danças ibéricas. É totalmente ligado ao mar, aos cos-

tumes marítimos, usa tecnologias antigas, mas não ultrapassadas, de cons-

trução dos seus instrumentos. Reconfigura essas tradições para responder 

às necessidades e aos valores de suas próprias comunidades. É um ato de 

recriação constante que preserva a identidade local ao mesmo tempo que 

dialoga com um legado histórico do movimento. 

Hoje é possível afirmar que o Fandango, ou melhor, os Fandangos, 

já que são vários mundo afora, simbolizam uma ponte entre o velho e o 

novo mundo – sua presença, mesmo que distante do passado, preserva tra-

ços de uma cultura da era dos descobrimentos marítimos e da colonização. 

Uma espécie de recorte, um instantâneo de uma época de ampla troca de 

informações e mercadorias entre os povos, e assim, uma grande miscige-

nação artística e cultural até então jamais vista.’ 

 

 



 

39 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

– APONTAMENTOS  
DE VIAGEM –



 

40 

 

 

 

 

 

Rodrigo Fonseca (Cataia) 

 

Neste capítulo, apresentamos os relatos de mestres, músicos, dan-

çarinos e participantes envolvidos na prática do Fandango Caiçara no es-

tado de São Paulo. As entrevistas foram realizadas ao longo de 2024, em 

duas regiões distintas, onde se perpetra a cultura: a região de Cananéia e 

Iguape, no litoral sul; e a região de Ubatuba, no litoral norte (Mapa 1). 

 

Mapa 1 - Litoral de São Paulo. Fonte: Google Maps, 2024. 

 

I – Ao encontro do Mestre 

Na região de Cananéia-SP, passamos pela comunidade de Itapitan-

gui, sendo que o nosso destino era a Vila do Ariri. O GPS indicava 60 km 

de percurso por estrada de terra. Quase chegando à vila, ao cair da noite, 

soou um alerta de entusiasmo: "Vi uma casa com vários instrumentos 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

41 

pendurados na parede!". Paramos o carro, imediatamente, e nos pergun-

tamos: "Será que é a casa do mestre Zé?". 

Há muito tempo acompanhamos as apresentações do grande mestre 

Zé Pereira, um senhor tranquilo e sorridente, por quem nutrimos imensa 

admiração e respeito. Em breves momentos, chegamos a trocar algumas pa-

lavras, mas nunca havíamos tido a oportunidade de uma boa conversa.  

“Primeiro, deixa eu me apresentar: sou José Pereira, mas na música sou 
conhecido como Zé Pereira. Por aí, nesse Brasil...”. 

Reconhecido por muitos como mestre, José Pereira é um habili-

doso músico e artesão da região de Cananéia. Nascido em 1951 nas mar-

gens do Rio dos Patos, no município de Guaraqueçaba, Paraná, ele cresceu 

imerso em uma família tradicional de fandangueiros. Aprendeu a tocar ra-

beca aos 11 anos de forma autodidata. Aos 30, mudou-se para a Vila do 

Ariri, após casar-se com uma moça da região.  

“Era muito difícil ir para a escola do Ariri. A gente tinha um barquinho 
com motor a diesel, levava uma hora de motor e mais 4,5 km a pé, com 
chuva. Minhas filhinhas de 8 e 10 anos vinham chorando e voltavam cho-
rando. Aí, viemos para o Ariri, que é onde estou agora. Desde o começo, 
lá no Rio dos Patos, com 11 anos, comecei a tocar rabeca. Tocava sentado 
no chão, porque era pequenininho, não tiha braço para esticar.” 

Zé Pereira adquiriu suas habilidades musicais observando e imi-

tando os mais velhos nos mutirões16, que foram essenciais para o desen-

volvimento da prática do fandango Caiçara. Após o trabalho na colheita e 

na pesca, realizavam-se os bailes de fandango, onde a música e a dança 

animavam a vida social da comunidade. 

“Eu ia aos mutirões, ficava sentado nos bancos ao redor da sala em que 
ocorria o baile do Fandango. No outro dia, não saía da minha cabeça o 
que ouvia à noite. Chegava em casa, tinha um instrumento do meu pai, 
do meu tio, e eu tentava fazer aquilo que ouvi lá. Foi assim que aprendi, 
sem ninguém me ensinar, só por curiosidade”. 

Perguntamos a ele como eram organizadas essas celebrações:  

"A gente misturava meio litro de mel com dois litros de cachaça, colocava 
no litro e sacudia. Chamávamos de 'Mãe com a Filha'. Dávamos de meia 
em meia hora um gole para a turma, para não tontear, para não haver 
problema no Fandango. Trabalhávamos o dia inteiro. De manhã, o dono 

 
16 Os mutirões eram eventos sociais que combinavam o trabalho coletivo e a ajuda mútua 
nos afazeres rurais, como o plantio e a colheita. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

42 

da casa, quando era colheita de arroz, fazia uma promessa para São Gon-
çalo para que fizesse bom tempo, porque a colheita de arroz não se faz 
com chuva. À tarde, a primeira música era para ele, para São Gonçalo". 

Observamos que a música estava intrinsecamente ligada ao cotidi-

ano e à espiritualidade da comunidade. Para que o tempo ajudasse no tra-

balho coletivo, pedia-se ajuda ao santo por meio do Fandango.  

"Assim, amanhecia com o sol brilhando, graças a Deus. Após o trabalho, 
arrumava-se uma mesa com um vidro, umas flores, para representar o 
santo, e cantava-se para São Gonçalo. Depois de terminar essa música 
de três, quatro minutos, já tocava a viola. Começava o baile porque o 
pagamento pelo dia de serviço era esse farto de comida, bebida e o baile 
de Fandango". 

Questionamos Zé sobre a origem do fandango e o que seus ante-

passados diziam a respeito: 

"Falavam, sim! Contavam mais ou menos de onde veio. Quando meus 
bisavôs e avós vieram, já era como eu. Cantavam porque veio não sei de 
onde. Diziam que veio da Espanha, da Itália, de Portugal. Foi de onde 
vieram essas músicas. Até tem a música da Nova Chamarrita, que fui eu 
que mandei buscar. Chamarrita do Rio de Janeiro e Portugal, tudo isso. 
Eles tiravam o verso porque foi de lá que veio." 

É importante destacar que na formação do Fandango Caiçara, 

houve influências de diversas culturas, tanto internas quanto externas, e 

que essas migrações e fusões culturais também ocorreram nas comunida-

des próximas ao litoral, como apresenta o Mapa 2. 

Mapa 2 - Região entre Ariri-SP e Guaraqueçaba-PR 

 

Fonte: Google Maps, 2024. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

43 

"Esse Fandango de Paranaguá, de Guaraqueçaba até aqui, desceu daqui 
para lá. Meus parentes foram embora para lá e tocavam, aí se formou. Lá 
não existia tanto assim... Daqui de Cananéia e Guaraqueçaba que foi para 
lá. Meus parentes também eram de Guaraqueçaba. Eu nasci no Rio dos 
Patos, no Paraná. Foi ali que a gente fazia o Fandango, essas coisas. En-
tão, essa tradição nasceu aqui do Ariri, São Paulo, que é o centro, junto 
com Guaraqueçaba, os municípios e tudo, e foi para Paranaguá. Meus 
primos ainda estão vivos lá, que cantam em Paranaguá. Nasceu daqui 
para lá, nada de lá para cá." 

Neste momento da conversa, ele nos fala dos ritmos ou marcas do 

Fandango. Ritmos bailados que são para a dança de casal: Chamarrita e 

Dandão são os principais, com passos de dança semelhantes, porém, há 

diferenças na batida dos instrumentos. Ritmos batidos são para uma per-

formance dos músicos e dançarinos: Querumana, Anu, Sinsará, Tonta e 

Pega-Pulga são exemplos de músicas batidas, cada uma com características 

específicas e passos de dança distintos. 

A família Pereira ficou conhecida pelo grande envolvimento com o 

Fandango em toda a região. Já gravaram discos e já se apresentaram em 

diversos lugares, incluindo feiras e eventos culturais.  

"Veio um pessoal de Curitiba, gente de viola também, mas não das nos-
sas violas. Eles tinham um grupo chamado Viola Quebrada. Eles vieram 
e nós tocamos Fandango para eles verem. Eles nunca tinham visto o Fan-
dango. Eu não estava presente no início, mas depois fui chamado. Toquei 
viola para eles, gostaram e foram para Curitiba". 

Como já vimos, esta região é de difícil locomoção, com inúmeras 

áreas de preservação compostas por florestas e mangues. O trajeto, depen-

dendo da localidade, só é acessível por barco. Esse fator trouxe grandes 

desafios na época para o grupo da "Família Pereira" seguir uma carreira 

artística fora de sua região. 

"Passou um ano ou dois e o grupo se desmanchou, porque morávamos 
muito longe uns dos outros. Houve uma viagem para o Rio de Janeiro, 
mas tiraram meu irmão do grupo porque ele tinha problema em um pé. 
Eu, aborrecido, disse: 'Já que ele não vai, eu também não vou.' Aí, saímos 
fora da Família Pereira, acabou". 

Mesmo com o término do grupo, Zé Pereira permaneceu ativo na 

comunidade, compartilhando seu conhecimento, tanto como músico e ins-

trumentista quanto na construção de instrumentos como a rabeca e a viola, 

além da produção de artesanato. Com o tempo, acabou se firmando como 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

44 

uma das maiores referências da região de Cananéia, sendo procurado por 

muitos músicos e estudiosos para conhecer mais sobre a arte do Fandango. 

Ao falar do futuro, Zé expressa um olhar de pessimismo. Acredita que 

a tradição pode desaparecer devido à falta de interesse e comprometimento 

das novas gerações. Sente-se desanimado com a falta de apoio e reconhece que 

sem continuidade, o Fandango pode "acabar em nada".  

"Os jovens não querem saber dessas coisas de Fandango. Se eu estou 
tocando aqui, nessa área, eles passam ali, três, quatro moças, um moço 
de 15 a 16, 17 anos, eles nem olham para cá para não escutarem. Ficam 
de olho fechado para não me ouvir aqui". 

O desinteresse dos jovens pela cultura do Fandango ocorre, muitas 

vezes, pelo motivo de considerá-lo ultrapassado ou "coisa de caipira", difi-

cultando, assim, a transmissão dessa cultura, o que ameaça a continuidade 

da tradição. A chegada de novas religiões na comunidade, como a evangé-

lica, também afetou as práticas. Algumas igrejas desencorajam a participa-

ção em danças e festividades tradicionais, o que contribuiu para o afasta-

mento das pessoas das expressões artísticas locais. Há também a moderni-

zação da música, com novos estilos e propostas musicais, que segundo Zé 

Pereira, perdem a essência do tradicional. 

"Pra mim, mudou essas coisas, e também mudou por causa do mutirão 
que não tem mais. O meio ambiente veio, proibiu a roçada, proibiu que 
ninguém plantava nada, e mudou aquele tipo de se juntar pra fazer a 
brincadeira". 

O mestre enfatiza a importância de ensinar às novas gerações, 

tanto na música quanto no artesanato. Desta forma, continua oferecendo 

aulas de rabeca, tanto em sua comunidade quanto na cidade de Cananéia, 

na tentativa de preservar e transmitir seu conhecimento. 

A história do Mestre é um testemunho valioso da riqueza cultural 

brasileira e dos esforços individuais para manter vivas as tradições. Sua 

dedicação nos serve de inspiração e aponta a necessidade de ações coletivas 

para preservar esse patrimônio cultural imaterial. 

“Canta uma música Zé?” 

“Quando pego na viola 

Lari Lai Lai 

Tenho que tocar ligeiro 

Lari Lai Lai 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

45 

Eu tenho obrigações 

Lari Lai Lai” 

“Esse é o Lari Lai Lai, nós fizemos sucesso com essa música. Quando 
gravamos em 2000, ela já foi gravada!” 

Zé Pereira representa a figura do mestre tradicional, guardião de 

conhecimentos que não estão registrados em livros, mas que vivem na prá-

tica e na memória do líder. 

II – O Rabequeiro 

Assim que terminarmos a conversa com seu Zé, seguimos para a 

casa de Eliel Alves, conhecido como Leo da Rabeca, um exímio Rabequeiro 

do Fandango Caiçara da região. Caminhamos pouco mais de 15 metros pela 

estrada de terra que liga as duas casas, e lá estava ele, prontamente nos 

esperando. 

Leo da Rabeca iniciou sua jornada no Fandango como pandeirista 

no Grupo Família Alves, formado por seus tios e parentes próximos. Com 

o tempo, devido a doenças e falecimentos de membros do grupo, acabou 

assumindo novas responsabilidades. Ele destaca a importância que os mu-

tirões tiveram na prática do Fandango e o fato de essa tradição ter come-

çado a desaparecer quando leis ambientais passaram a restringir as ativi-

dades agrícolas locais. 

“Então, eu peguei o mutirão ainda até 2005, depois, de lá para cá, já não 
teve mais, porque entrou essa lei que não pode mais fazer roça e tal. 
Sabe, o meio ambiente ele veio, veio tendo essa lei aí, que o cara não 
pode fazer uma roça, não pode carpir, não pode roçar mais, não pode 
derrubar nada para plantar um arroz, um feijão, igual antes, né. Então, 
eu peguei o mutirão até 2005 ainda, que foi o último que eu acho que 
participei, o último que eu participei”. 

Perguntamos a Eliel sobre a diferença entre o Fandango dos muti-

rões e o atual. Ele nos relatou que o ritmo mudou bastante. “Antigamente 

era totalmente diferente, era um Fandango mais lento, mais tranquilo”. 

Hoje, para atrair a atenção dos jovens, o ritmo é mais acelerado:  

“A gente começou a acelerar o nosso ritmo, porque hoje em dia a mole-
cada gosta do negócio mais rápido”. 

Essa adaptação, que pode ser caracterizada mais como um estilo 

artístico, gerou tensões com os mais velhos, que entenderam na mudança 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

46 

uma possível quebra das tradições. Eliel enfrentou críticas tanto dos jo-

vens, por tocar uma música considerada por eles como antiga e ultrapas-

sada, quanto dos veteranos, pela provocação às mudanças. Apesar de tudo, 

o Rabequeiro acredita na necessidade da adaptação para manter viva a tra-

dição. “Hoje em dia mudou tudo. Não é igual na época que eles faziam”. 

Durante nossa entrevista, Eliel demonstrou-se comprometido com 

a preservação do Fandango, enfatizando a importância de ensinar as novas 

gerações:  

“Estou ensinando eles. Sei que um dia eles podem estar ensinando ou-
tros jovens da idade deles.” 

Reconhece que sem essa transmissão, a tradição corre o risco de 

desaparecer. A educação informal, realizada dentro da família e da comu-

nidade, é essencial para a manutenção das culturas populares. 

Perguntamos a ele sobre o apoio dos órgãos públicos e instituições 

culturais, ocasião em que ele revelou que há falta de interesse por parte das 

autoridades locais: 

“O governante que entra aí... tinha que dar mais valor pela cultura 
nossa... aqui não temos apoio.” 

Eliel compara a situação de sua comunidade com outras regiões 

onde o Fandango recebe maior incentivo e suporte, como no Paraná. Essa 

falta de apoio afeta não apenas a promoção cultural, mas também o ânimo 

dos praticantes que se sentem desvalorizados e desamparados. 

Sobre o mercado atual da música e do Fandango, ele nos conta que 

hoje as pessoas estão escutando outros estilos, deixando sua própria cul-

tura. As apresentações de Fandango são esporádicas, e muitas vezes, os 

grupos participam sem remuneração, movidos apenas pela paixão. 

“Só de estar junto com o pessoal e ver como tem um público bom que 
curte nossa cultura, já tá valendo.” 

Uma parte emocionante da conversa foi quando Eliel falou sobre 

sua rabeca, seu instrumento preferido. Ela foi um presente de seu tio, que 

está cego atualmente. 

“Cara, todo lugar que eu vou, não tem rabeca pra bater nessa aqui... Ele 
comprou essa rabeca... nem sei de onde que veio. Sei que veio de lá, de 
Iguape, de algum lugar ali. ... como ele não tocava, tava lá parada, e eu 
comecei a aprender, ele pegou e me deu a rabeca de presente. Me doou 
ela, né? 'Ah, leva pra você!'” 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

47 

Eliel admitiu não ser compositor, mas elogiou o talento de seu tio. 

“Pensa num cara que sabe umas modas; ele faz moda na hora”, contou. 
“Eu sou péssimo pra fazer moda, só acompanho no instrumento.” 

Ao final de nossa conversa, ficou evidente seu amor e compromisso 

com a preservação de sua cultura. “Se não é eu aqui, o Zé Pereira, o pessoal 

aqui que mantém essa cultura, já era”, afirmou. “Eu vou até o final!”  

III – Vila do Ariri 

Ficamos hospedados no Ariri, um pequeno vilarejo rural da cidade 

de Cananéia, situado às margens do canal, quase na divisa com o Paraná e 

bem próximo ao Parque Estadual da Ilha do Cardoso. Seu acesso se dá por 

uma extensa estrada de terra ou por barco, e a subsistência da comunidade 

basicamente vem da pesca e do turismo. Ariri apresenta um cenário de na-

tureza intocada natural, que nos convidou ainda mais a desvendar os mis-

térios da cultura do Fandango Caiçara. Foi nesse ambiente que entrevista-

mos Laerte Pereira, filho do Mestre Zé. 

 

Mapa 3 - Vila do Ariri 

 

Fonte: Google Maps, 2024 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

48 

Laerte nos contou que apesar de ser de uma família de músicos re-

nomados do Fandango, ele demorou para participar ativamente da prática. 

"Meu pai não me levava", explicou, ressaltando que os mais velhos, muitas 

vezes, não tinham o costume de incentivar a participação dos mais jovens. 

Outra questão é que muitos em sua sociedade viam o Fandango com pre-

conceito, como algo ultrapassado, “coisa de pobre”, possivelmente influen-

ciados pelas culturas de massa introduzidas pelas mídias e pelo crescente 

número de turistas que visitam a região. 

"… o Fandango é coisa de pobre! A maioria das pessoas daqui mesmo 
não gosta. Não gostei porque isso é do sítio! Eu, quando tinha a idade 
deles, eu também pensava assim. Depois que eu fui amadurecendo.... Fui 
entender e falei, caramba, isso tem valor". 

Para ele, a continuidade do Fandango está nas festas, nos shows e 

no incentivo aos jovens. Sugere que esse estímulo poderá vir de pessoas de 

fora da comunidade, aquelas que valorizam a cultura e que podem servir 

de inspiração para a comunidade. 

"Eu acho que aqui tem que vir pessoas de fora, né? Pessoas de fora para 
quê? Para tentar explicar para eles o que é o Fandango, o que é uma 
cultura, o que é uma cultura Caiçara, né? Tentar explicar para eles. Por-
que a gente, às vezes, é convidado aqui para uma escola para fazer pa-
lestras, né". 

Apesar dos desafios, Laerte mantém uma visão otimista sobre o 

futuro do Fandango. Acredita que a tradição não vai acabar, mas sim evo-

luir, incorporando novos elementos e instrumentos. Observa que em ou-

tras regiões, como no Paraná, a manifestação cultural é mais valorizada e 

conta com a participação ativa da sociedade e das instituições. 

Hoje, o Fandango tem se adaptado ao formato de shows e apresen-

tações para escolas e turistas. Laerte nos contou que realiza inúmeras pales-

tras e shows para esse segmento. Além de tocar com o grupo de fandanguei-

ros, ele oferece oficinas de como tocar os instrumentos e de contação de his-

tórias sobre o fandango. Essas atividades não apenas contribuem para a dis-

seminação da tradição, mas também geram renda para os fandangueiros. 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

49 

IV- A Filha de Maratayama 

Mapa 4 - Localização de Cananéia 

 

Fonte: Google Maps, 2024 

 

Diz a lenda que Cananéia tem seu nome relacionado com a indí-

gena Caniné, da região de Maratayama (Mara = mar, tayama = terra), an-

tigo nome da localidade. Para quem não conhece, Cananéia é uma pequena 

cidade do litoral, localizada no extremo sul do estado de São Paulo. Uma 

cidade histórica que marca o início da colonização, com casarões antigos 

cujas paredes eram construídas com uma mistura de pedras, areia, pó de 

ostras e óleo de baleia. Na Rua do Artesão fomos ao encontro de Cleusa 

Silva Reis, uma das lideranças do Fandango na cidade. 

“Bom, eu me criei no Fandango. Só que era assim, meu pai não deixava 
participar de Fandango. Eles eram fandangueiros, mas eu não podia par-
ticipar de Fandango”. 

Cleusa nasceu no sítio a 12 quilômetros do Ariri, e apesar da paixão 

que sempre teve pelo Fandango, sua participação lhe foi negada na infância 

pelos seus pais, devido aos costumes de uma cultura patriarcal17. Aos 15 anos, 

começou a aprender a dançar escondida, com o apoio de seu tio Antônio.  

 
17 Na sociedade patriarcal, prevalecem as relações de poder e domínio dos homens sobre 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

50 

"Ele levava a viola, escondida do meu pai, no saco. E lá na beira 

da roça, ele tocava a viola pra eu ensinar a eu dançar", conta ela com um 

brilho nos olhos. Ao falar sobre a dança, explica que o sapateado é realizado 

pelos homens, enquanto as mulheres dançam e se movimentam em for-

mato de oito ao redor deles.  

“E tem o samba liso, que nós chamamos também, que é a mesma Cha-
marrita. Dança, pezinho pra lá, pra cá, pra lá, pra cá, pra lá, pra cá. E tem 
a Sinsará, que é o Sinsará caloado. Sinsará caloado, que é igual àquela 
dança da quadrinha, que os homens trançam as mulheres, e depois as 
mulheres ficam no meio, e as mulheres trançam os homens”. 

A dança, para Cleusa, é também um momento de emoções e rela-

ções sociais. Ela relembra com nostalgia como o Fandango servia de cená-

rio para paqueras e formação de casais. "Se alguém tivesse interesse na 

gente, apertava a mão. Se a gente não respondesse com aperto de mão, 

então não ia render nada", nos conta sorrindo. 

Após casar-se com um homem que não apreciava o Fandango, 

Cleusa afastou-se temporariamente da tradição. Somente após a morte de 

seu primeiro marido é que retomou sua paixão pela dança, ao mudar-se 

para Cananéia e conhecer Evaristo, também fandangueiro. Juntos, eles 

fundaram o grupo "Vida Feliz", que há mais de 17 anos mantém viva a tra-

dição do Fandango na região. 

Cleusa destaca que no passado o Fandango era intrinsecamente li-

gado à vida comunitária, por meio dos mutirões agrícolas, onde, como já 

vimos, os trabalhos coletivos eram recompensados com o Fandango e as 

celebrações poderiam durar a noite inteira. Não havia envolvimento de di-

nheiro. A recompensa estava na dança, na música e na convivência social. 

Contudo, com a introdução de novas influências musicais e culturais, como 

o forró e a lambada, o Fandango perdeu espaço, entrando em um longo 

período de declínio.  

“O fandango ficou morto 20 anos... Nesse intervalo de 20 anos que o 
fandango morreu, era forró, né? Lambada, essas coisas que a gente dan-
çava, com CD, com toca-discos, que era disco de vinil, a gente dançava”. 

A revitalização do Fandango em Cananéia ocorreu graças as inici-

ativas de resgate da cultura Caiçara, com o incentivo de encontros e ofici-

nas como o objetivo de promover o ressurgimento de grupos e a renovação 

 
as mulheres e todos os demais sujeitos que não se encaixam com o padrão considerado 
normativo de raça, gênero e orientação sexual. (Fonte: site politize.com.br) 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

51 

do interesse pela tradição. Cleusa ressalta a importância dessas ações para 

o resgate cultural, mas expressa preocupação com a falta de interesse dos 

jovens de hoje. Ela acredita que sem incentivo governamental e programas 

direcionados para a prática, a tradição corre o risco de desaparecer nos 

próximos anos, já que os grupos existentes são compostos majoritaria-

mente por pessoas mais velhas. 

A participação feminina no Fandango também é um ponto crucial 

em nossa entrevista. Historicamente, as mulheres não tocavam, limitando-

se à dança. Cleusa renova esse padrão ao formar o grupo "As Fandanguei-

ras", composto por mulheres que não apenas dançam, mas que também 

tocam os instrumentos do fandango.  

“Vocês conhecem a Márcia do Marujá? Ela faz parte do meu grupo. Ela, a 
Ana Paula, o meu esposo e o seu Chiquinho, que tocam pra nós. Então, 
quando é época de festa, a gente toca o fandango. Nós temos um grupo, 
as Fandangueiras se chama! Tem a Ju a Lilita Curuçá, a Juliana, ela toca 
viola. Mas esse grupo, a gente formou por nossa conta”. 

Entre o passado cheio de memórias afetivas, o presente marcado 

por esforços de resistência e um futuro incerto, Cleusa personifica a resili-

ência e a paixão que mantêm o Fandango pulsando na ilha de Cananéia. 

V – A loja do Artesão 

Rabecas, flechas, canoas em miniatura talhadas em madeira e até a 

famosa cachaça de Cataia estavam na loja de artesanato do nosso entrevis-

tado, Sr. Amir Garcia. No momento em que começávamos, percebemos uma 

agitação dentro da igreja, na praça ao lado. "Não é o Fandango?", pergunta-

mos a ele. Tratava-se da saída da Bandeira do Divino, um evento religioso 

local que é acompanhado pelos tocadores de Fandango, respondeu Amir.  

"É o Fandango ... uma parte religiosa que a gente chama aqui, que é a 
Bandeira do Divino... A gente recebeu hoje ... que vem do Paraná...E em 
dezembro, a gente também tem a parte também religiosa, que faz as 
casas todinhas também, que chama Reiada. Então, essas duas partes 
religiosas e a parte do Fandango."  

Diz ele, se referindo aos eventos religiosos atrelados ao fandango.  

Almir é músico, dançarino, produtor e artesão. Participa ativa-

mente do grupo "Vida Feliz", onde desempenha funções que vão desde a 

execução musical até a gestão de contatos e produção de eventos.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

52 

"Eu prefiro estar dançando, porque eu tenho minha dama, eu faço parte 
desse grupo de dança. Eu bato tamanco". 

A história do Fandango sofreu uma transformação significativa no 

final dos anos 1990. Sua prática no formato original dos mutirões ficou 

muito enfraquecida, e quando acontecia, era realizada, principalmente, por 

pessoas mais velhas e sem uma estrutura formal de grupos. As apresenta-

ções aconteciam de forma espontânea, o que ele chama de “juntada”, onde 

os fandangueiros se reuniam para tocar e dançar, sem grupos formais. 

"Se juntava, eu tocava uma caixa de folia, juntava com o outro e ali se 
fazia um baile, e se juntava ali e fazia. E a partir dessa data pra cá, 
quando teve esse encontro, se não me engano, foi em 98 pra 99. Teve 
esse encontro na Ilha do Cardoso, e a partir daquele momento, saíram 
vários grupos. Um dos grupos que saiu foi esse nosso.... Até me recordo, 
saiu o Jovens Fandangueiros do Pereirinha, saiu um grupo chamado Es-
perança". 

Neste caso, a mudança colocada por Almir é na constituição do 

Fandango no formato de banda ou grupo de apresentação para a realização 

de shows, muitas vezes com contratos e cachês artísticos. Essas apresenta-

ções começaram a ocorrer, por exemplo, em eventos da prefeitura e insti-

tuições como o Sesc. Além dos shows, ele enfatiza as apresentações para as 

escolas que visitam a região para estudos do meio. Os grupos de Fandango 

oferecem oficinas e apresentações culturais, incentivando crianças e jovens 

a conhecerem a cultura Caiçara. 

A preservação do Fandango também passa pela confecção dos ins-

trumentos tradicionais. Almir aprendeu a arte de fazer rabecas com o mes-

tre Davino, um artesão renomado na comunidade. O uso de materiais le-

galizados e sustentáveis é uma preocupação constante, em consonância 

com as normas ambientais que limitam a extração de madeira nativa. Essa 

transmissão de conhecimento artesanal é vital para a continuidade da au-

tenticidade sonora do Fandango. 

Almir demonstra um otimismo cauteloso em relação ao futuro do 

Fandango Caiçara. Ele observa um aumento na participação de jovens mú-

sicos e dançarinos, o que indica uma revitalização da tradição. Contudo, 

ressalta a importância de manter a essência cultural intacta, evitando in-

fluências que possam descaracterizá-lo.  

"Eu acredito que se a gente continuar o que está acontecendo aqui, a 
possibilidade de ter novos tocadores vai ser muito grande". 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

53 

Almir acredita que o futuro do Fandango depende do equilíbrio en-

tre tradição e inovação, da participação ativa das novas gerações e do apoio 

contínuo das instituições públicas e privadas. 

VI – O Mestre Artesão 

“Bom, vai começar aí. Ah, por favor. Tem aquela jararaca aqui dentro? 
Tem aquela jararaca. Você filmou com essa daí, a jararaca?”, disse Cleiton, 
brincando com a situação.  

Sim! Uma cobra jararaca estava do nosso lado, enrolada próxima 

à mesa e parecia estar dormindo!  

Depois de uma longa jornada até a cidade de Iguape-SP, seguimos 

para Barra do Ribeira. Atravessamos de balsa e continuamos de carro pela 

praia, em direção ao Parque do Prelado por aproximadamente 30 minutos. 

Entramos à esquerda e seguimos por uma estrada de terra até a casa do 

mestre artesão Cleiton Prado, onde conversamos com ele, Luiz Lima, Dário 

Prado e Gabriel Prado. 

 

Mapa 5 - Localização Barra do Ribeira e Prelado 

 

Fonte: Google Maps, 2024. 

 

"Eu conheci o Fandango desde criança. Eu dormia nos bailes de 

Fandango com o batido na cabeça", relembra o mestre artesão Cleiton 

Prado. Aos 13 anos, ele começou a tocar, inicialmente influenciado pelos 

encontros informais com outros jovens da comunidade.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

54 

"Quando a molecada estava tocando violão, tocando viola, a gente sen-
tava junto e começava a cantar junto. Não sabia nem o que estava can-
tando, mas estava cantando". 

Com a proibição de atividades tradicionais, como o corte de pal-

mito e a roça, devido à criação de unidades de preservação ambiental, mui-

tas famílias, incluindo a de Cleiton, foram forçadas a abandonar suas ter-

ras. A falta de recursos e a ausência de políticas públicas que consideras-

sem as necessidades das comunidades tradicionais resultaram no êxodo de 

parte da comunidade. A implementação de parques e reservas ambientais, 

sem considerar a presença humana histórica na região, desestruturou mo-

dos de vida e práticas culturais Caiçaras. 

"Me dá uma frustração grande por a gente não estar mais no território 
da gente, na comunidade da gente. A gente está no território do Caiçara, 
no território do Fandango", desabafa Cleiton. 

Determinados a preservar a sua cultura e lutar por seus direitos, 

Cleiton e outros jovens fundaram, em 1993, a Associação dos Jovens da Ju-

réia. A iniciativa buscava não apenas manter vivas as tradições, mas também 

criar alternativas de renda e reivindicar o reconhecimento territorial. 

A construção de instrumentos musicais tornou-se uma extensão 

natural de seu envolvimento com o Fandango. Influenciado por artesãos 

locais e familiares, Cleiton começou a fabricar rabecas e violas. Inicial-

mente, trabalhava com materiais disponíveis e ferramentas rudimentares, 

aprendendo através da prática e observação. Mais tarde, aprimorou suas 

habilidades com o sogro, Plínio, que lhe ensinou técnicas de luteria. Cleiton 

passou a ministrar oficinas, compartilhando seu conhecimento e contribu-

indo para a disseminação da arte de construir instrumentos tradicionais. 

Entretanto, a preservação do Fandango enfrentava obstáculos que 

iam além da perda territorial. A repressão cultural, aliada à imposição de 

legislações ambientais restritivas, dificultava a continuidade das práticas 

tradicionais. O corte de madeiras como a caxeta, essencial para a fabricação 

dos instrumentos, tornara-se ilegal. 

"A partir do momento que existe uma legislação que nos faça permane-
cer no território, e fazer todas as coisas que levem a produção do Fan-
dango, que faça acontecer o Fandango na sua essência, o Fandango vai 
perpetuar por muito tempo". 

A formação de grupos e a realização de eventos culturais foram es-

tratégias adotadas para revitalizar o Fandango. A associação com outras 

comunidades, a participação em projetos como o Museu Vivo do Fandango 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

55 

e a aprovação do Fandango como Patrimônio Cultural Imaterial pelo 

IPHAN, contribuíram para dar visibilidade à tradição. No entanto, Cleiton 

enfatiza que tais medidas são insuficientes sem políticas públicas que ga-

rantam o direito ao território e às práticas culturais. 

A resistência não se limita ao campo cultural. A comunidade en-

frentava um contexto político adverso, com falta de reconhecimento e 

apoio governamental. As restrições impostas pelos órgãos ambientais afe-

tavam diretamente o modo de vida Caiçara, baseado na agricultura de sub-

sistência, pesca artesanal e extrativismo vegetal. A imposição de unidades 

de conservação, sem diálogo com as comunidades, resultou em conflitos e 

na marginalização dos habitantes locais. 

Diante desse fato, a mídia emergiu como uma ferramenta essencial 

na luta pela preservação cultural e pelos direitos das comunidades tradici-

onais. Cleiton e seus companheiros reconhecem o potencial da comunica-

ção para dar visibilidade aos problemas da comunidade.  

“A comunicação é fundamental pra tudo. Eu acho que a comunicação 
pode dar visibilidade pra comunidade, pode mostrar o Fandango, pode 
mostrar a cultura, do jeito que a comunidade queira mostrar", diz Dauro 
Prado, que também participa da conversa. 

A massificação cultural e a influência de estilos musicais com viés 

comercial também são apontadas como fatores problemáticos para a ma-

nutenção das tradições locais. A cultura de massa, promovida pelos meios 

de comunicação dominantes, muitas vezes ofusca o interesse pelas mani-

festações culturais locais, impondo padrões que não refletem a identidade 

desses povos. 

"A cultura de massa vê em tudo um meio de obter lucro. A ideia da cul-
tura popular é diferente, é ter subsídio para sobreviver, pra cultura e pro 
fazedor da cultura sobreviver e poder repassar", explica Cleiton. 

Apesar dos desafios, há um esforço contínuo de Cleiton e de outros 

membros da comunidade para manter o Fandango vivo. A colaboração en-

tre diferentes grupos, a realização de encontros e a participação em redes 

de comunicação são estratégias adotadas para fortalecer a tradição. A 

união entre comunidades Caiçaras de diferentes regiões tem sido funda-

mental para a troca de experiências e para a construção de uma resistência 

coletiva. 

O futuro do Fandango, na visão de Cleiton, está intrinsecamente 

ligado à preservação do território e ao reconhecimento dos direitos das 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

56 

comunidades tradicionais. Sem a possibilidade de viver plenamente seus 

modos de vida, a cultura corre o risco de se perder. 

"Se o território permanecer, o Fandango permanece. Se o território não 
permanecer, o Fandango vai virar apenas um folclore, apenas história 
pra contar." 

É imprescindível a implantação de políticas públicas eficazes que 

protejam não só a natureza como também as culturas das comunidades 

tradicionais. A luta não é apenas pela preservação de uma manifestação 

cultural, mas pela manutenção de um modo de vida que integra saberes, 

práticas e valores transmitidos ao longo de gerações. 

VII – A voz da experiência 

"Fandango para mim começou nos 5 anos de idade mais ou menos, né, 
que eu venho de uma família de fandangueiros. No caso, meu tio, meus 
avós participavam do Fandango. E eu, com uns 5 anos mais ou menos, 
via os meus tocando viola em casa assim, treinando, passando as músi-
cas, e eu ficava ali do lado prestando atenção, vendo que era cantoria". 

Desde cedo Luís Adilson de Lima acompanha as festividades locais.  

"Depois eu comecei a participar também, de acompanhar nas Folias de 
Reis, Festas de Bandeira, que são aqui na comunidade. Então fui apren-
dendo com eles, vendo o que faziam e fui aprendendo." 

"Uma coisa que era muito difícil, e a gente sempre comenta isso, é que 
o pessoal mais antigo tinha muita dificuldade para ensinar, entendeu? 
Mas não ensinava diretamente. Eles ficavam com a viola de frente para 
você e cantavam e tocavam, e você que tinha que tirar proveito daquela 
demonstração que eles faziam ali. E foi o que eu fiz, fui aprendendo com 
meu tio". 

A falta de recursos para ter seu próprio instrumento também foi 

um desafio em sua história. Ele nos conta que a vida “era muito difícil”, 

pois não tinha dinheiro para comprar. Com apenas 12 anos, trabalhando 

como servente de pedreiro, conseguiu adquirir sua primeira viola. 

"Eu já vinha acompanhando desde lá de trás as cantorias, já sabia bas-
tante letras de moda de Fandango e também os versos da Folia de Reis. 
Já vinha aprendendo porque eu via meu tio e meu primo cantando". 

No início ele não tocava nos eventos. "Naquela época”, ficava escu-

tando, vendo o pessoal tocar, “A gente aproveitava a manhã cedo, quando 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

57 

o pessoal estava tomando café, para pegar o instrumento e brincar um pou-

quinho." 

Sobre a origem da tradição em sua família, Luís explica:  

"Segundo a história que eles nos contavam...Já vem lá dos tempos pas-
sados. É algo de família mesmo. Eles aprenderam com avós, com tios, e 
passaram para a gente. A família Lima, da qual faço parte, sempre esteve 
envolvida no Fandango. Essa tradição foi passada de geração em gera-
ção, e agora a gente está passando para os nossos filhos. Se formos falar 
uma data exata, não tem como saber. Desde que existe a comunidade 
do Prelado e da Juréia, o Fandango está presente". 

Luís nos conta que as composições das músicas são ricas em histó-

rias locais. Como, por exemplo, a pescaria sempre aparece nas letras, assim 

como os mutirões e as festas. Antigamente o violeiro que ia para uma festa 

em outra comunidade tinha que levar uma moda nova, para deixar sua 

marca. “Tem músicas que eu conheço que têm mais de 50 anos. Elas con-

tam histórias de casamentos, festas, ou até situações engraçadas que 

aconteceram em mutirões." 

"Para mim, o Fandango é tudo. É a tradição na qual eu cresci. Quando 
escuto uma música antiga de Fandango, lembro dos mestres antigos, 
como meu tio Ataíde, que já se foram. Cada violeiro tinha sua própria 
marca, sua própria música preferida. Quando eu ouço essas músicas, 
lembro de quem já passou. É uma conexão muito forte com o passado." 

Ele comenta sobre o estado atual do Fandango ao dizer que nas 

comunidades está mais fraco do que há tempos. “Antigamente, cada comu-

nidade fazia seu próprio baile, sem depender de outras. Hoje em dia, se 

você fizer um baile aqui e outro fizer no Guaraú, é o mesmo pessoal que vai 

dançar”. Muitas pessoas foram embora por causa da especulação imobiliá-

ria e das leis ambientais que expulsaram as famílias. 

"Hoje, o Fandango está se mantendo, mas de forma mais fraca. Alguns 
grupos estão se formando, mas há essa divisão de grupos, sabe? Mas o 
Fandango de comunidade é diferente, é uma festa em que todo mundo 
toca junto. Nos últimos anos, tenho falado para o pessoal se juntar mais, 
misturar os grupos e fortalecer o Fandango". 

Existe uma adaptação do Fandango para um modelo de apresen-

tação em shows dentro da indústria cultural, e essa mudança pode ser uma 

solução para sua preservação, mesmo que isso implique na perda de ele-

mentos tradicionais e culturais. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

58 

“Acho que as apresentações foram muito importantes, porque muitos 
jovens tinham vergonha do Fandango, mas agora, vendo o pessoal de 
fora prestigiando, eles começaram a se envolver mais. Então, tenho es-
perança de que o Fandango vai continuar." 

VIII - Do Colonialismo a Luta pela Preservação Cultural e Ter-
ritorial 

“Chegaram várias pessoas de São Paulo tirando foto da gente: ‘Oi! vocês 
são Caiçaras?’ E a gente não se entendia como Caiçara. Nós não sabíamos! 
Viemos saber que éramos Caiçaras da década de 80 para cá (Dauro Prado). 

Assim iniciamos a nossa conversa com Dauro Prado, uma das lide-

ranças Caiçaras e ativista político da comunidade tradicional Rio Verde 

Grajaúna, na Jureia. 

Dauro começa nos contando sobre a forte ligação entre as ativida-

des agrícolas e as manifestações culturais da comunidade. Ele descreve 

como, no passado, o ciclo de trabalho e as festividades fortaleceram as prá-

ticas do fandango: 

"Porque tudo que você faz a troca é o Fandango! Se você vai puxar uma 
canoa, você vai fazer um Fandango à noite, você vai fazer uma roça, você 
vai fazer um Fandango. Então, tinha muitos mutirões em todas as comu-
nidades”.  

“Para começar, na Jureia tinha 23 comunidades, sabe? Nessas 23 comu-
nidades todo mundo fazia roça na época do calendário agrícola. Todo 
mundo fazia roça de arroz, mandioca, feijão, né! E eram várias atividades: 
um pescava, outro tirava o palmito, tirava a caxeta, outro fazia a roça. Às 
vezes, a família sozinha não dava conta, então faziam os mutirões". 

Dauro enfatiza que a prática era voltada à agricultura familiar base-

ada na subsistência, um modo de vida mais integrado com a natureza. E foi 

dessa forma que o Fandango floresceu em seu auge nos séculos passados. 

Para ele, a especulação imobiliária começou a minar a estrutura 

econômica e social da comunidade desde a década de 1960: 

"Era a especulação imobiliária mesmo. Os caras chegando com jagunços 
no Rio Verde. O cara chegou ao cartório de Guaraqueçaba, foi para lá, 
né? Ele foi com o policial, foi com o dono do cartório, foi com todo 
mundo. Chegou na casa da minha avó tentando convencê-la a vender o 
terreno dela. 'Senhora, tem que vender!” 

A especulação imobiliária utilizou métodos coercitivos e até violen-

tos para adquirir terras das comunidades tradicionais. Ouvi relatos dessas 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

59 

repressões também em outras comunidades, como na Ilha do Cardoso e 

em Ubatuba. A presença de jagunços e a imposição da venda forçada reve-

lavam uma dinâmica de poder colonial, na qual os interesses econômicos 

prevaleciam sobre os direitos e a dignidade das famílias Caiçaras. 

“Já os jagunços chegando, né? O jagunço chegando, armado, com cavalo, 
queimando as casas das pessoas porque os caras queriam vender. Esse 
tipo que falei, que a Dona Joana fez, aí os caras não queriam sair da casa, 
os caras começaram a queimar a casa”. 

Essas agressões não apenas desestabilizaram a economia local, 

mas também estigmatizaram a comunidade, dificultando ainda mais a ma-

nutenção das práticas culturais e sociais que definem a identidade Caiçara. 

Podemos entender, a partir daí, que as comunidades litorâneas tiveram 

que passar por inúmeras violências estruturais ao longo de sua história. 

“Em 86, criaram a Estação Ecológica da Jureia. Quando a estação foi cri-
ada, nos disseram que iam nos ajudar, que estavam lutando contra a 
especulação imobiliária. Nós também éramos contra a especulação imo-
biliária e contra a usina nuclear, porque, se explodisse um reator, mataria 
milhares de pessoas, não só aqui, mas até em São Paulo”. 

A instituição das áreas de preservação na região, sob o argumento 

da urgência, teve inúmeras consequências. Uma delas foi a imposição de du-

ras leis ambientais à comunidade. Dauro nos conta que depois da implanta-

ção da Estação Ecológica na região, seu pai foi multado: “Meu pai levou uma 

multa... A polícia chegou e levou meu pai preso.” Isso resultou em conse-

quências inimagináveis para eles. Pequenos hábitos, que eram comuns na 

vida das pessoas Caiçaras, se tornaram ilegais. A comunidade não havia sido 

informada corretamente sobre essas novas leis e suas consequências. 

“Eu tive que acompanhá-lo até Peruíbe. Tentamos recorrer, mas não con-
seguimos. Por fim, conseguimos arquivar o caso com um atestado de 
pobreza, mas ninguém mais fez roça. Ficamos seis anos sem fazer roça 
ou mutirão." 

Essas restrições resultaram em perdas culturais e financeiras pro-

fundas para os povos nativos da região. 

“Perda de sementes, mandiocas e raízes, e a perda do Fandango. Então, 
criamos a Associação do Jovem para não deixar isso morrer. Comecei a 
organizar a comunidade, fazer fandango aqui e fora. Desde a década de 
60, meu pai já dizia que o fandango estava diminuindo por causa dessas 
mudanças no modo de vida". 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

60 

Abordar esse tema é essencial, pois esses acontecimentos provocaram 

mudanças no modo de vida dos fandangueiros. A terra, como já observamos, 

está profundamente ligada às tradições. A população local apoia a preservação 

ambiental, porém, a implementação das leis de preservação deveria ter sido 

conduzida de maneira mais democrática, ouvindo e respeitando as comunida-

des que ali residiam. Poderiam ter sido elaboradas leis específicas e diferenci-

adas para as populações que há séculos vivem nestes locais.  

“Muitas dessas comunidades... dessas pessoas tiveram que sair fora para 
poder se alimentar, porque não tinha nem o que comer. Então, vindo 
para cá, a gente se organizou e falou que a gente não podia perder essa 
cultura, esse modo de vida, essa relação que a gente tem com a natu-
reza”. 

Enfatiza que a luta pela cultura Caiçara é um caminho para o diálogo 

com as autoridades, no sentido de rever leis restritivas e desproporcionais.  

“O Fandango diminuiu, mas projetos recentes deram uma oxigenada. No 
entanto, se não houver territórios garantidos para as comunidades, ele 
vai acabar.” 

Dauro faz parte do Instituto Caiçara da Mata Atlântica e da União 

dos Moradores da Jureia. Além disso, ele participa de fóruns e conselhos, 

como o Conselho Nacional de Povos e Comunidades Tradicionais. Há anos 

trabalha para garantir os direitos das comunidades Caiçaras. Sua narrativa 

de resistência continua frente à especulação imobiliária, leis ambientais, 

violência estrutural e tentativas de marginalização cultural. Destacamos a 

importância da união comunitária, da transmissão intergeracional de co-

nhecimentos e da adaptação às adversidades para a preservação do Fan-

dango e das tradições Caiçaras. A luta de Dauro e sua comunidade é em-

blemática das batalhas enfrentadas por muitas comunidades tradicionais 

no Brasil, onde a defesa do território e da cultura se entrelaça com a resis-

tência contra forças externas e dominantes que buscam transformar ou 

destruir modos de vida ancestrais. 

“O fandango pode ser o começo de uma história maior. É preciso falar 
sobre as proibições que expulsam as comunidades e esvaziam o fan-
dango e a cultura. Isso não afeta só o fandango, mas todo o modo de 
vida, o conhecimento das plantas medicinais, tudo!” 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

61 

XIX - A Renovação do Fandango Caiçara 

Gabriel Prado é um jovem músico da barra do Ribeira. Sua traje-

tória começou aos quatro anos de idade, quando sua mãe o levava para 

participar dos eventos locais.  

"Comecei a participar mesmo com 4 anos de idade, no grupo da Associ-
ação Jovens da Juréia, que hoje é conhecida como JJ." 

Aos 12 anos iniciou no Fandango, aprendendo em casa e obser-

vando os músicos nos bailes. Aos 14, fez sua primeira apresentação pública 

na casa de seu padrinho, incentivado por familiares e amigos. "O tio falou: 

'Vai lá e toca'. Nunca vou esquecer essa primeira vez." 

"Hoje eu toco bailado, passadinho, engenho, canoa. Quanto aos instru-
mentos, toco viola, cavaquinho, pandeiro e caixa. Rabeca estou apren-
dendo agora ainda." 

Para Gabriel, o Fandango é mais do que uma tradição cultural, é 

uma forma de luta pela continuidade.  

"Para mim, o Fandango hoje é uma resistência que usamos para nos 
manter no território".  

No entanto, relata que muitos jovens da sua idade preferem outros 

gêneros musicais, influenciados pela mídia e pelas tendências urbanas. "A 

gente escuta muito a molecada que não é muito disso falar para a gente: ‘Ah! 

Vocês só gostam dessas músicas de velho'", comenta Gabriel, destacando a 

falta de compreensão por parte dos amigos sobre sua escolha musical. 

"Aqui na Juréia, eles gostam mais de sertanejo, por assim dizer. Não pro-
curam tanto uma cultura daqui.... Acho que é mais um sertanejo, um hip 
hop, um funk. Não procuram escutar tanto a música do lugar." 

Gabriel relembra que quando perguntavam na escola “quem era 

Caiçara?”, poucos jovens levantavam a mão, por vergonha ou falta de reco-

nhecimento, mas destaca que isso está mudando. "Chega lá: 'Quem é Cai-

çara?' Aí todo mundo levanta a mão: ‘Sou Caiçara!’", indicando uma mu-

dança positiva na auto identificação dos jovens com suas raízes. 

Hoje as festas e bailes de Fandango desempenham um papel cen-

tral na preservação da cultura. Festividades como as de São João e Santo 

Antônio, com erguida de mastro, fogueira e danças atravessam a noite até 

o amanhecer. Esses eventos são organizados pela comunidade, que hoje 

utiliza as redes sociais para divulgar e estimular a participação coletiva.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

62 

"A gente faz um pôster, hoje em dia faz um pôster, antigamente não. Fa-
lava por um para o outro até todo mundo saber. Hoje a gente faz um 
pôster, posta no Facebook, no Instagram, e todo mundo já está sabendo. 
Vem gente de todo lugar para participar do Fandango. Hoje, nessa parte 
de divulgação, é um pouco melhor por conta da internet, do celular, es-
sas coisas ajudaram bem." 

Sobre a música, Gabriel conta que as letras do Fandango refletem 

o cotidiano e as histórias da comunidade, explica que as canções narram 

casos de amor, acontecimentos locais e outros eventos significativos. "Re-

latar o que foi acontecido. Você vinha num caminho, por exemplo, alguém 

te empurrou, algo de mau gosto, de brincadeira, aconteceu alguma coisa 

ali, já é relatado em uma música", ressalta ele, destacando aqui o papel do 

Fandango como cronista da vida Caiçara. 

Com relação ao futuro, Gabriel demonstra otimismo pela continui-

dade do Fandango. Observa um aumento no interesse dos jovens e acredita 

que se as comunidades puderem permanecer em seus territórios com me-

nos restrições, a tradição se manterá viva.  

"Acho que o que vai ser daqui para frente é que vamos conseguir manter 
por mais tempo, se não tiver nada de proibições mais na comunidade, 
que os povos continuem morando em seu território." 

A comunicação e a tecnologia são vistas por Gabriel como aliadas 

na divulgação e preservação do Fandango. A presença dos grupos nas redes 

sociais, como YouTube, Facebook e Instagram, tem permitido alcançar um 

público maior e conectar pessoas interessadas na cultura Caiçara.  

"Hoje, com o celular, com a internet, a gente consegue divulgar mais a 
cultura do lugar. Então eu acho que isso ajuda muito." 

Agora você deve estar se perguntando: e a cobra jararaca? Então! 

Ela permaneceu ali, imóvel, no mesmo lugar, acompanhou toda a nossa 

história até terminarmos e sairmos. Ao final da entrevista, ninguém mais 

tocou no assunto! Fomos embora e só lembramos dela no longo caminho 

de volta, pela praia, à noite! 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

63 

X - Ilha do Cardoso 

Mapa 6 - Localizações de Cananéia e Vila do Marujá 

 

Fonte: Google Maps, 2024. 

 

A Ilha do Cardoso é um parque estadual situado no litoral sul de 

São Paulo e mantém-se preservado. Com praias desertas e essencialmente 

puras, não possui instalações de rede elétrica, criando um ambiente lindo 

e intocado. Para se chegar à Vila do Marujá, é necessário enfrentar uma 

viagem de aproximadamente uma hora, em voadeira18, ou 2 horas e 30 mi-

nutos em barco grande, partindo da cidade de Cananéia. É um percurso 

encantador entre montanhas e manguezais, onde é possível avistar golfi-

nhos, sambaquis19 e os pássaros-guarás. 

Foi neste lugar mágico que conheci pela primeira vez o Fandango 

Caiçara. Ali também floresceu meu interesse pela cultura popular. Foi na 

Vila do Marujá, no ano de 2000, que fundei a banda CATAIA20, nome em 

homenagem a este querido território.  

 
18 Tipo de embarcação pequena com motor traseiro e muito rápida. Chega a levantar a parte 
da frente sugerido um início de voo. 
19 Vestígios de população primitiva, formada por conchas, restos de peixes, plantas e 
artefatos. 
20 Planta arbórea da mata atlântica litorânea, suas folhas são colocadas na cachaça dando 
origem a uma bebida típica da região do vale do Ribeira. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

64 

E foi lá que conheci Ademir das Neves, fandangueiro, barqueiro e 

proprietário da pousada Camping do Sossego no Marujá, na Ilha do Cardoso.  

"Meu contato com o Fandango começou vendo meu pai. Ele tocava viola, 
mas não cantava, só tocava. Eu era criança, devia ter uns seis anos. Lem-
bro bem dele e de outros, como o seu Álvaro, lá do Pereirinha, que tocava 
viola e violão. Isso me chamou atenção, comecei a me interessar e a 
prestar mais atenção."  

Ademir como começou sua relação com o Fandango? 

"Foi meio no improviso. Eu fui pegando aos poucos, observando. Depois, 
eu e meu sobrinho montamos um grupo. Ele começou tocando pandeiro, 
e a gente foi aprendendo na prática."  

Ademir nos contou que no começo, foi tudo meio no improviso até 

as coisas engrenarem, e por volta do ano 2002, o Fandango teve uma revi-

ravolta, com o apoio de alguns projetos culturais. Esses projetos ajudaram 

bastante a reviver a tradição e trazer mais grupos para o cenário, “até fo-

mos chamados para tocar em Sesc e outros lugares”.  

“O fandango já estava na minha família. Meu pai tocava, e provavel-
mente, meu avô também. Era algo que fazia parte da cultura da nossa 
região, uma tradição que vinha sendo passada, mesmo que, às vezes, 
ficasse um pouco apagada”. 

O fandangueiro destaca que, na comunidade, a prática “estava 

meio parada. Tinha muito pouca gente tocando”. Na época, o que lhe ser-

viu de inspiração e referência musical foi o Grupo Viola de Ouro, da comu-

nidade de São Paulo Bagre. Era um dos poucos que ainda se apresentava, 

segundo ele.  

“Acho que era falta de gente interessada em tocar e também falta de 
incentivo. Não havia muitos projetos culturais para estimular a tradição. 
Além disso, muita gente começou a se afastar das práticas culturais, o 
que ajudou a esfriar o Fandango por um tempo.” 

Assim como os outros entrevistados, ele aponta que iniciativas 

como o Museu Vivo e o IPHAN foram fundamentais para o surgimento de 

vários grupos. “Com isso, o Fandango voltou a ter força”, o que trouxe vi-

sibilidade e proporcionou muitas apresentações, como em escolas e even-

tos institucionais, ajudando a reviver a tradição.  

Comentei com Ademir que há um tempo atrás, quando entrevis-

tava Amir Garcia na Rua do Artesão, em Cananéia, o tinha visto em um 

evento religioso da Bandeira do Divino. Ademir me respondeu: 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

65 

“Sim, sempre teve. A festa do Divino e a erguida de mastro de São João 
Batista sempre tiveram o fandango presente. É algo que estamos resga-
tando agora. Muitos mestres faleceram e com isso algumas práticas co-
meçaram a se perder, mas estamos tentando manter essa tradição viva.” 

Para Ademir a revitalização do Fandango é um processo lento. Se-

gundo ele, praticamente não acontecem mais as festas nos mutirões, “hoje 

em dia, as apresentações são mais em formato de shows. O mutirão, como 

acontecia antes, já não é tão comum.”  Mas ressalta que o ritual das festas 

comunitárias do Fandango é muito importante para preservação de sua es-

sência original. Sendo assim, incentiva e colabora com a comunidade a re-

alizar os eventos de Fandango.  

E sobre os instrumentos?  

“Nós encomendamos com construtores locais. O Aurélio, por exemplo, é 
um grande mestre e construtor. Ele fez uma viola para mim e uma rabeca 
para o meu filho. Ele constrói instrumentos lindos e também é mestre 
em fandango e na Romaria. Ele fica em Valadares e tem contribuído 
muito para manter a tradição viva”. 

Para a comunicação do Fandango, Ademir nos revelou que existe 

um grupo de fandangueiros e interessados no WhatsApp. Quando aparece 

uma apresentação, eles mandam mensagem, “Vai ter uma apresentação 

em tal lugar, ‘quem pode ir?’. Aí, quem pode responde e a gente organiza. 

Como somos em 10, às vezes só uns 4 conseguem ir, mas a gente se vira 

com quem pode”. 

As cidades que têm grupos de Fandango são: Paraty, Ubatuba, Va-

ladares, Cananéia, Iguape, Guaraqueçaba entre outras.  E em algumas de-

las há encontros anuais com festival de Fandango, onde participam os gru-

pos da região e os convidados.  

“A gente tem um calendário dos encontros, por exemplo, em Valadares, 
Cananéia, Guaraqueçaba e Ubatuba. Em Valadares, por exemplo, teve um 
encontro em 22 de agosto. Em Cananéia, tem um no dia 12 de outubro. E 
em Ubatuba, geralmente é no começo de dezembro.” 

Para ele, o público do fandango é bem variado. Tem Caiçara, turista, 

morador local, e como faz parte da comunidade e das tradições locais, 

quando há eventos, as pessoas costumam acompanhar. “Na última festa, 

por exemplo, estava lotado, tanto de turistas quanto de moradores locais.” 

Agora, falando sobre as composições, Ademir aponta que as músi-

cas são muito antigas, passando de geração em geração, com algumas com-

posições novas. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

66 

“Meu primo Vadico, por exemplo, já fez cerca de 7 músicas. O Paulinho 
do grupo Violas de Ouro também compôs bastante. A maioria das letras 
fala do dia a dia, de pescaria, causos locais, e até de histórias engraçadas 
que acontecem na comunidade.” 

O Fandango, para ele, representa as memórias da comunidade. 

Lembranças das pessoas que já se foram “como o São João Vitor, o seu Ja-

caré... É uma tradição que vem do coração, é emocionante ver o fandango 

vivo, mesmo sem ganhar um centavo. A gente faz por amor à tradição.” 

Ademir diz que o Fandango precisa de apoio financeiro, para que 

os grupos possam se apresentar em formato de show, o que pode incentivar 

mais pessoas a tocar. E falta uma ajuda na estruturação e organização, 

como um portal na internet com um calendário de eventos, para que mais 

pessoas possam saber dos festivais e conhecer a tradição. 

“Eu diria para as crianças e jovens: ‘Não deixem o fandango morrer. 
Aprendam os instrumentos, se interessem pela cultura. Quanto mais vo-
cês aprenderem, mais vão estar conectados com essa tradição.’ Meu fi-
lho, por exemplo, já está tocando rabeca e é emocionante ver ele se-
guindo esse caminho.” 

XI – Nas praias do Norte 

 

Mapa 7 - Localização de Ubatuba 

 

Fonte: Google Maps, 2024 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

67 

Durante o evento de reabertura do Museu Caiçara de Ubatuba, 

conversamos com os músicos fandangueiros Robson Fernandes, Jairo 

Eduardo e Roberto Ferreiro. 

Robson Fernandes: "Não se sabia que tinha Fandango lá em Santa 

Catarina! Ninguém ainda tinha ouvido falar do nome do Fandango. Aí se des-

cobriu que lá, na Baía da Babitonga, em Tapoá. A turma falava Fandango!" 

Jairo Eduardo: "E hoje lá, estão pensando no resgate. Por conta de 

que eles estavam apresentando o grupo de Fandango deles com um CD, um 

mecânico que eles tinham gravado já, os tocadores tinham se perdido, só! 

Mas eles ainda tinham a dança, né?" 

Nosso bate-papo começou com Robson e Jairo relatando a existên-

cia de fandango em Santa Catarina, segundo eles, com as mesmas caracte-

rísticas dos praticados no litoral de São Paulo e no Paraná. 

Essa descoberta nos faz refletir sobre a real extensão desta expressão 

artística no Brasil. O quanto se perdeu e/ou se espalhou com o avanço da 

“modernidade” e da globalização? Como resgatar essa cultura em sua inte-

gridade? Lembrando que, apesar de suas raízes comuns, cada região se de-

senvolveu de maneiras distintas, com particularidades únicas de seus povos. 

E mesmo que haja o apoio de outras localidades, com a troca de experiências, 

detalhes e especificidades regionais da história acabam sendo perdidos. 

A transmissão intergeracional foi crucial para manter viva a essên-

cia do Fandango, apesar das influências externas que tentaram diluir ou 

transformar os costumes locais. Roberto Ferreiro ressaltou a importância 

da herança familiar na transmissão do fandango e aponta uma mudança 

da tradição para um produto voltado ao mercado da música. 

“A gente criou um produto cultural, remete a esse Fandango que a 

gente aprendeu, né, e que bom que foi a gente. Antigamente era na sala das 

pessoas, hoje tem palco né, não tinha uma estrutura dessas.” 

Jairo destacou a importância desses encontros, no formato de fes-

tival, para manter viva a prática do Fandango. Esses eventos não apenas 

fortalecem a comunidade de músicos, mas também promovem a troca cul-

tural e a disseminação do Fandango para um público mais amplo. Dessa 

forma, a comunidade elaborou um circuito de festival com apresentações 

em Paranaguá, Cananéia, Iguape e Ubatuba. Roberto acrescentou a rele-

vância das iniciativas de preservação e pesquisa: 

“A gente toca em uma comunidade aqui que é do Bonete, que é as-

sim festa de bairro. [...]. Esse é o que eu tô falando, do palco a gente toca 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

68 

um fixo, mas ali no Fandango na hora, o que tiver pra você tocar, o que 

tiver pra ajudar ali, aí você tem que tocar.” 

Neste caso, Roberto salientou que é importante manter a prática 

da expressão artística também na forma original, fora do palco, na casa das 

pessoas e de forma colaborativa, com o objetivo de manter parte de sua 

essência. 

A influência da modernização e da comunicação de massa também 

foi um ponto central da discussão. Jairo comentou sobre como a televisão 

e a tecnologia afetaram o interesse dos jovens: 

“A questão da referência, né? A gente tinha uma referência dentro 

da casa, né? E você, às vezes, as crianças já não tem mais aí.... Qual é a 

referência? É a televisão. A televisão, as outras ali, o que tá na moda!” 

A competição com outras formas de entretenimento trouxe outros 

desafios para atrair e manter o interesse das novas gerações. Como forma 

de incentivo, ele vê a necessidade de levar ensino e a prática para dentro 

da comunidade, para as crianças e jovens: 

“Então a gente vem de uma luta de formar novos músicos aí, eu 

dou aula de viola Caiçara, tem dois projetos que o Capiá e o outro os Se-

mentes do Prumirim, que são crianças, que estão querendo tocar. Só que é 

assim, a gente tem toda essa dificuldade, que hoje em dia eles tem! (Aponta 

para o celular) ... Isso aqui tira a atenção das crianças”. 

A dedicação dos músicos mais velhos em ensinar e inspirar os jo-

vens é essencial para garantir a continuidade, enfrentando as distrações 

modernas e promovendo uma conexão mais profunda com a tradição. 

Como concluiu Robson: 

“A nossa geração, se eu for esperar alguém chegar em mim e falar, 

vai morrer, a gente tem que entender que é isso, a gente tem uma geração 

que assim, essas crianças, elas não vão vir até nós... elas não se interessam 

tanto... se tem criança que cresceu aqui e vai se encaminhando, porque é 

uma vivência”.  

XII - “Manda a Localização?” 

“Rodrigo esse negócio de localização não funciona por aqui não! 

Mas é facinho! Você vindo sentido Paraty... vai passar Felix... Prumirim... 

Puruba... Você vai passar uma ponte, outra ponte...quando começar a su-

bir, e tiver descendo, assim, é o primeiro ponto de ônibus, do lado direito, 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

69 

aliás, ponto de ônibus fica do lado esquerdo, se pega estrada de terra sen-

tido praia.” 

Chegamos ao local para a nossa última entrevista. Era fim de tarde, 

estávamos no meio da Mata Atlântica, na região de Ubatuba-SP, e inicia-

mos nossa conversa enquanto Mario preparava um café. 

Mário Gato é um importante fandangueiro, pesquisador e histori-

ador da cultura Caiçara da região de Ubatuba. 

“Eu conheci um rapaz numa postagem aí do Espírito Santo, di-

zendo que lá também tinha fandango, viu? No litoral do Espírito Santo. 

Então pode ser que vá, até lá, né?” 

Ele inicia nossa conversa dando a entender que o Fandango Cai-

çara é uma expressão artística que deveria fazer parte de uma extensão ter-

ritorial bem maior do que apenas as praticadas nos estados de São Paulo e 

Paraná. Em seguida, ele destacou as transformações que o Fandango so-

freu ao longo do tempo, especialmente com a chegada de influências exter-

nas que modificaram o cotidiano das comunidades Caiçaras. 

“Eu vejo um grande vilão: a estrada. Se você pega a região do Ariri, 

eles não viram a estrada passar tão próxima da comunidade, igual passou 

aqui, em cima da terra dos Caiçaras! Cortou literalmente, cortou sítios e 

mais sítios com plantação de café, com plantação de mandioca, de cana, 

roça, casa de farinha”.  

A urbanização e a modernização trouxeram não apenas mudanças 

físicas, mas também culturais. A chegada de novos meios de comunicação 

e o entretenimento, como o rádio e a vitrola, alteraram significativamente 

as práticas musicais locais: “Chegou a vitrola, cara, foi outra coisa que aca-

bou com os bailes. O povo nem levava viola mais”. As festas, que antes eram 

embaladas pelo som das violas e rabecas, passaram a ser animadas por mú-

sicas de outras regiões, colaborando com o declínio das tradições locais. 

Para Mario Gato, o Fandango deveria ser praticado em quase todo 

litoral, mas a prática foi se perdendo, surgindo outros nomes como Função, 

Ciranda, Batida de Pé, entre outros. Como descrito no livro da pesquisa-

dora da região, Kilza Setti, citada por ele: 

“...documentos da Kilza Setti, aí naquele tempo, 50 e pouco, eles 

ouviram muito falar em Fandango, por isso que tá ali. Fandango, função, 

era muito comum falar também função, né? Batida de pé”. 

Outro ponto foi a influência de instrumentos industrializados, que 

também desempenhou um papel crucial na mudança do Fandango. Por 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

70 

exemplo, as violas artesanais, feitas de madeira de caxeta e com caracterís-

ticas únicas, começaram a ser substituídas por violas industrializadas. 

"Se você vê aqui, tem um monte de fotos, você vai ver que eram 

pequenininhas as violas Caiçaras. Então, naquele tempo, o povo já deixou 

de fabricar viola artesanal de caxeta, de um pau só, para começar a com-

prar viola industrializada”. 

A rabeca também sofreu essa influência. “Começaram a chamar 

de violino, por conta da influência do violino clássico”, explicou. A intro-

dução de novos materiais e técnicas de construção alterou a sonoridade e a 

forma dos instrumentos tradicionais, contribuindo para um distancia-

mento de suas raízes. 

Ele ressaltou que essas mudanças não foram apenas superficiais, 

mas atingiram a essência do Fandango. “Perdeu a essência”, lamentou. A 

rápida introdução de elementos externos criou um rompimento com as tra-

dições. “Hoje você vai fazer uma canoa, você pode usar motosserra, 

plaina elétrica, mas a essência não perdeu. Canoa tá aí, ó, do mesmo 

jeito”, compara, enfatizando que, diferentemente de outras práticas, a mú-

sica não conseguiu manter suas características originais. 

Apesar dos desafios, o início dos anos 2000 marcou um ponto de 

virada. A formação de grupos dedicados ao Fandango, como o "Fandango 

Caiçara de Ubatuba", trouxe nova vida à tradição. O trabalho desses grupos 

envolveu não apenas a prática musical, mas também a inclusão dos mes-

tres mais velhos. 

"É, ele ressurgiu a partir de 2000 com esse grupo de violeiros que o Nei 
formou aqui com violas caipiras, na época de Vicente. Nós compramos 
10 violas. Foi a partir dali, dali nasceu aos pouquinhos. Aí, em 2005, na 
verdade, foi que começou eu, o Jairinho, o Marinho e o Dedé. Dali come-
çou mesmo de verdade o Fandango". 

Mario Gato nos contou sobre a cooperação entre diferentes comu-

nidades para o fortalecimento da prática. “Criamos um vínculo forte com 

o pessoal de Cananéia, Iguape, Peruíbe, Paraty, Santa Catarina, Pa-

raná.” A formação de circuitos e festivais, como a "Festa Nacional do Fan-

dango", ajudou a dar visibilidade à tradição e promover intercâmbios cul-

turais. Por outro lado, é importante resgatar a tradição de suas origens da 

época dos mutirões: 

“Outra coisa que a gente também fala para o pessoal. Aqui a gente 

sempre fala isso pro pessoal. No nosso grupo de fandango Caiçara nós te-

mos dois grupos, que é o mesmo grupo. É um que faz apresentação para 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

71 

divulgar em festas aí, ganha cachê. O outro que é para levar para a roça, 

porque na roça acabou!” 

Destacou que uma das estratégias essenciais para a continuidade 

do Fandango está na educação, enfatizando a importância de levar a tra-

dição para as escolas e comunidades. “A gente vem trabalhando muito 

disso aí nas escolas”. 

A construção de instrumentos musicais tradicionais é incentivada, 

e oficinas são organizadas para ensinar as técnicas de fabricação e como 

tocar os instrumentos. Gato acredita que envolver as crianças é essencial 

para garantir a continuidade do Fandango. 

“Quando você dá o instrumento na mão da criança, ela pira, cara. 

Isso aí é o começo. [...] A gente vem trabalhando muito disso aí nas escolas. 

Eu tenho muita esperança... assim, de que as coisas cada vez mais venham 

a prosperar”. 

Mario Gato acredita que o fortalecimento das redes de colaboração 

e o investimento na educação e na construção de instrumentos podem ga-

rantir a sobrevivência e o florescimento do Fandango. 

“Ao mesmo tempo que a cultura tradicional Caiçara, [...] é frágil 

[...] Qualquer coisa que vier aí modificar. Ela é muito resistente. Ela tá aí 

até hoje, ela passou séculos, séculos, séculos, e ela tá presente aí nos dias 

de hoje. Então esse é um trabalho de resistência mesmo”. 

XVI – Resistência 

Esta série de entrevistas nos revelou que o Fandango Caiçara não 

é apenas uma expressão artística e cultural, mas também um reflexo das 

dinâmicas sociais, econômicas e ambientais das comunidades tradicionais. 

No passado, a interdependência entre trabalho agrícola e celebrações cul-

turais fortalecia a coesão comunitária, mas a especulação imobiliária e a 

violência estrutural, entre outros fatores, abalaram e ameaçaram essa har-

monia. No presente, os esforços de revitalização, através da união dos fan-

dangueiros na organização de eventos educacionais e festivos, demons-

tram uma resiliência e resistência comunitária, embora enfrentem desafios 

modernos como a perda de interesse entre os jovens e a necessidade de 

apoio institucional. 

O futuro do Fandango Caiçara está intimamente ligado à capaci-

dade da comunidade de engajar as novas gerações e adaptar as práticas 

culturais tradicionais às novas realidades sem perder a essência. A 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

72 

transmissão, agora com o auxílio das tecnologias digitais, das redes sociais, 

da organização comunitária e da utilização do Fandango como ferramenta 

de defesa da cultura regional, são elementos cruciais para garantir que essa 

rica tradição continue a prosperar. 

A preservação do Fandango Caiçara, portanto, exige uma aborda-

gem multifacetada que envolva educação, apoio financeiro, reconheci-

mento institucional e um compromisso contínuo com a valorização das tra-

dições culturais. As citações dos nossos queridos entrevistados destacam a 

importância de cada um desses aspectos, ilustrando a complexidade e a re-

levância da luta pela manutenção do Fandango como uma expressão vi-

brante da identidade Caiçara. 

Ao final de todos esses relatos, podemos entender que desde o iní-

cio de sua história, o Fandango sempre esteve imerso em grandes lutas 

contra o preconceito em relação as suas atividades artísticas e a dominação 

territorial pelo colonialismo. No começo, combatia a autoridade da estética 

erudita e da religião; posteriormente, lutava pela preservação do território 

e do modo de vida, e agora, batalha pelo reconhecimento e contra a impo-

sição de uma cultura elitista e de massa. Assim, o Fandango é uma expres-

são cultural verdadeiramente guerreira, que por meio da resistência, atra-

vessou muitas gerações, reconstruindo-se e moldando-se pela preservação 

e manutenção das heranças e dos costumes de seu povo. 

Imagens 

 

Fotografia 1 – Ariri, Cananéia/SP, por Fabrício Borges 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

73 

 

Fotografia 2 - Parque Estadual da Ilha do Cardoso, por Fabrício Borges 

 

 

Fotografia 3 – Marujá, Parque Estadual da Ilha do Cardoso, por  

Fabrício Borges 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

74 

 

Fotografia 4 - Marujá, Parque Estadual da Ilha do Cardoso, por  

Fabrício Borges 

 

 

 

 

  

Fotografia 5 – Família Pereira no II Encontro do Fandango do Marujá - 

2024, Eliel Alves, Mestre Zé Pereira e Laerte Pereira. Ao fundo dois jo-

vens músicos da Família Alves e Pereira, por Fabrício Borges 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

75 

 

Fotografia 6 - Marujá, Parque Estadual da Ilha do Cardoso, por Fabrício 

Borges 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia 7 – Instrumentos de Eliel Alves, por Fabrício Borges 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

76 

 

Fotografia 8 – Loja em Cananéia/SP, por Fabrício Borges 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

77 

 

Fotografia 09 – Tamancos de Amir Garcia, Cananéia/SP, por Fabrício 

Borges 

 

 

Fotografia 10 – Mestre Zé Pereira, por Fabrício Borges



 

78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A ARTE DO FANDANGO  
CAIÇARA



 

79 

 

 

 

 

 

Rodrigo Fonseca e Rodrigo Cabrerisso 
 

O Fandango Caiçara é uma expressão cultural com características 

únicas, forjada nas comunidades litorâneas dos estados de São Paulo e Pa-

raná.  Desenvolveu uma identidade própria por meio de um longo processo 

de hibridação e fusão com as culturas locais, incluindo as tradições dos po-

vos originários e as influências africanas. Esse encontro de culturas resul-

tou em um elemento artístico fundamental para a identidade Caiçara.  

Ao longo dos anos, as práticas artísticas do Fandango passaram por 

transformações que o moldaram na forma como o conhecemos hoje. Como 

vimos nos relatos dos próprios artistas, sua prática ritualística está profun-

damente ligada aos encontros sociais e as festividades da comunidade. 

Os fandangueiros costumam ter uma prática religiosa ligada à 

Igreja Católica, obedecendo, de certa forma, ao seu calendário. Os músicos 

acompanham as romarias da Folia de Reis e do Divino. Era comum, após 

o rito religioso, acontecer um Fandango na casa onde os músicos recebiam 

apoio, assim como ocorria nos mutirões. 

Esse também é o motivo para não haver Fandango na Quaresma. 

Após o carnaval, que é repleto de festas de Fandango, os músicos desafi-

nam seus instrumentos no último dia e só voltam a tocar após esse período. 

Além da Quaresma, a morte de alguém da comunidade também era motivo 

para silenciar o Fandango, em sinal de respeito até o final do luto. 

O ritual artístico do Fandango Caiçara é composto por música e 

dança, em uma combinação que reflete a alma do povo Caiçara. A música 

é tocada com instrumentos que possuem características próprias e são pro-

duzidos de forma artesanal.  

O Fandango é um movimento artístico que, ao longo do tempo, for-

mou diferentes estilos, refletindo as características de cada região. Existem 

variações nos instrumentos, nas formações dos conjuntos, nas marcas rít-

micas e nas danças.  

Hoje os principais instrumentos incluem: 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

80 

• Adufe (ou pandeiro): Instrumento de percussão que 

marca o ritmo da dança. 

• Caixa de folia (conhecida como bumbo): Outro ins-

trumento de percussão que confere a base rítmica à mú-

sica. 

• Viola Caiçara ou Viola branca: Instrumento geral-

mente com cinco cordas mais a corda cantadeira (dá o tom 

do canto), proporcionando a harmonia e o ritmo caracte-

rísticos do Fandango. Elas podem ser afinadas de três ma-

neiras diferentes, dependendo da região. Os fandanguei-

ros as chamam de “intaivada”, “pelo meio” e “pelas três”. 

• Machete: Semelhante ao cavaquinho, com quatro cordas 

ou seis cordas, adiciona harmonia e melodia às canções. 

• Rabeca Caiçara: Instrumento rústico de três cordas ou 

quatro cordas, tem um som agudo e marcante, essencial 

para os floreios melódicos em contraponto com a melodia 

vocal.  

• Tamanco – Geralmente construído com madeira de ca-

nela-preta ou laranjeira e couro de algum animal de caça, 

como paca ou veado, usado nas danças, e serve como ins-

trumento de percussão, fazendo as marcas.  

Cada um desses instrumentos carrega a marca do artesanal e da 

tradição, sendo construídos por artesãos locais que mantêm viva a herança 

cultural da região. 

No canto temos um vocal principal mais agudo, seguido de uma 

segunda voz que faz geralmente uma terça abaixo, por isso é chamada de 

“baixão” em algumas regiões. 

Nas Letras das músicas os fandangueiros retratam seus hábitos, 

emoções, expectativas e seu modo de vida, como podemos observar.  

O fandango Caiçara é um movimento que engloba inúmeras va-

riações de música e de dança, chamadas de marcas, dividindo-se em dois 

grupos principais: os batidos e os bailados. 

Os Batidos são marcados pela batida do pé (tamanqueado) em 

complemento com a música. Hoje em dia tem um caráter mais performá-

tico, com apresentação de dançarinos previamente ensaiados. 

Os Bailados são caraterizados pela dança em casal, sendo aberto 

a todos os participantes. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

81 

Marcas de bailados e batidos mais tocadas em São Paulo: 

Chamarrita, Dom-Dom, Anu, Sinsará, Queromana e São Gonçalo, cada 

uma com suas variações lentas e rápidas. 

Por muito tempo, o Fandango foi a principal forma de diverti-

mento dos Caiçaras. As festas começavam ao cair da noite e só terminavam 

de manhã, ocorrendo nas casas dos organizadores, onde se dançava a noite 

toda, e às vezes, se estendiam por dias. 

Hoje, com raras exceções, os encontros já não têm mais a finali-

dade de retribuição aos mutirões, mas assumem o caráter social de reunião 

dos grupos e familiares. Há também apresentações em shows ou festivida-

des coletivas, a convite de instituições públicas e/ou privadas, ou organi-

zadas pelos próprios grupos de Fandango.



 

82 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LETRAS, MELODIAS  
E RITMOS



 

83 

 

 

 

 

 

Felipe Gomide 

 

As transcrições musicais foram efetuadas a partir de registros do 

renomado mestre fandangueiro Zé Pereira, bem como de grupos de Fan-

dango da região de Cananeia, São Paulo, e incorporam melodias ancestrais 

de compositores desconhecidos, que atravessam o tempo e a memória. 

Como essas melodias são tradicionais e preservadas apenas pela 

memória dos mestres, é comum encontrarmos diferentes interpretações 

entre os diversos grupos, com alterações nas letras, melodias, entremeios, 

andamentos e altura das notas. 

Tradicionalmente, as rabecas e violas não eram afinadas em uma 

nota ou altura específica, sendo a “voz do cantador” a referência para a afi-

nação de cada grupo. Isso ocorria porque, até pouco tempo, os fandanguei-

ros não contavam com afinadores ou diapasões, mantendo essa prática en-

tre a maioria dos grupos. 

A seguir, apresentaremos as nossas descrições sobre a música do 

Fandango.  

Optamos pela afinação em Ré que é uma altura média utilizada por 

diversos grupos, embora também sejam encontradas afinações mais baixas 

em muitos casos. 

No que se refere a utilização dos instrumentos e vocais, usualmente, 

o grupo de Fandango completo conta com uma rabeca, uma viola branca, um 

machete, um adufe (ou pandeiro), um tambor de folia e duas vozes. 

Elaboramos as transcrições das melodias cantadas com as duas vo-

zes, sendo a voz mais alta a primeira voz. É possível utilizar duas rabecas 

para a interpretação da melodia nos famosos “duelos de rabeca”, porém, 

essa prática não é comum nos bailes de Fandango. 

A cifra dos acordes da viola é uma simplificação, já que os violeiros 

realizam diferentes batidas, adicionando e retirando dedos e notas, 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

84 

enriquecendo a harmonia simples do Fandango com diversas inversões no 

instrumento. 

Nas transcrições rítmicas, utilizamos as linhas de caixa e chimbal 

para representar o adufe, enquanto a linha do bumbo é utilizada para o 

tambor de folia. 

O adufe, ou pandeiro, também teve sua transcrição simplificada, 

pois o modo de tocar o adufe envolve semicolcheias adicionadas a um rulo 

(rufo ou trinado), onde o tocador desliza o dedo pelo couro do instrumento, 

criando uma variedade de fusas e ornamentações. 

Os ritmos podem ser executados de diferentes maneiras pelos di-

versos grupos, alguns com uma cadência mais reta e tradicional, outros in-

corporando elementos do samba e do baião nas execuções. 

Seja nas modas bailadas ou batidas, onde os cantadores entoam ver-

sos tradicionais ou improvisam novas poesias, a rabeca desempenha uma 

função primordial, realizando os entremeios improvisados sobre os acordes 

da viola, que sustentam o baile nas partes instrumentais das canções. 

Transcrevemos alguns exemplos desses entremeios para as duas 

formas mais utilizadas do Fandango bailado atualmente: o Dandão (don-

don, ou domdom) e a Chamarrita. Normalmente, os Rabequeiros utilizam 

diversos fraseados nesses momentos, demonstrando toda sua habilidade 

no instrumento. Cada grupo, família e tocador possui um jeito próprio e 

peculiar de desenvolver esses entremeios na rabeca. 

Também apresentamos dois exemplos de modas bailadas, um 

Dandão e uma Chamarrita, com a transcrição das melodias, cifras e espaço 

para os entremeios, sendo eles: Adeus Morena e Avião Estrangeiro. Dentre 

as modas batidas, transcrevemos o Sinsará, parte de uma antiga e quase 

desaparecida forma do Fandango com tamanqueado. 

Quanto à transcrição das letras das músicas, é importante ressaltar 

que dentro de cada moda é possível a inclusão de diferentes versos, assim 

como trechos improvisados. Apenas algumas modas que contam com re-

frões possuem trechos fixos nas letras das músicas. Entretanto, é sempre 

comum a criação de um verso de abertura e de despedida em cada moda, 

independentemente das modalidades bailada e batida. 

Esperamos que essas transcrições possam aproximar instrumen-

tistas, estudantes e pesquisadores do rico universo do Fandango Caiçara, 

sendo esta apenas uma fração desse mundo repleto de melodias e encanta-

mentos. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

85 

AVIÃO ESTRANGEIRO  

 

REFRÃO 

Eu tava na minha roça, meu bem 

Ah, eu tava trabalhando, meu bem 

Escutei uma zoada, meu bem, 

Que no ar vinha zoando 

Era o avião estrangeiro 

Ui ai, meu bem, que ia pro Rio de Janeiro 

 

VERSOS ENTRE OS REFRÕES 

Ui ai, meu bem, se eu pudesse cantar bem 

Ui ai, meu bem, cerimônia eu não fazia 

 

Ui ai, meu bem, como eu, canta você 

Ui ai, meu bem, faço a minha cortesia 

 

Ui ai, meu bem, cantando eu to chorando 

Ui ai, meu bem, no mundo de tudo tem 

Ui ai, meu bem, eu não canto por cantar 

Ui ai, meu bem, nem sou filho de cantão 

 

Ui ai, meu bem, quero dar a despedida 

Ui ai, meu bem, no braço desta viola 

 

Ui ai, meu bem, que despedida tão triste 

Ui ai, meu bem, para quem tão longe mora 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

86 

ADEUS MORENA 

 

Quero começar cantando, 

Quero começar cantando, 

Já que chorando nasci 

Quero começar cantando, 

Ai, já que chorando nasci, 

Adeus morena 

 

Já que chorando nasci 

Para ver se recupero 

Para ver se recupero 

O que chorando perdi 

Para ver se recupero 

Ai, o que chorando perdi 

Adeus Morena 

 

O Sol quando vem saindo, 

O Sol quando vem saindo, 

Pede licença pra mim, 

O Sol quando vem saindo, 

Ai, pede licença pra mim, 

Adeus Morena 

Pede licença pra mim, 

Pede licença pra mim, 

Para estender o raio 

Pede licença pra mim, 

Para estender o raio 

Ai, por cima do meu jardim, 

Adeus Morena 

Eu canto desde pequeno 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

87 

Eu canto desde pequeno 

E canto com esperança 

Eu canto desde pequeno 

Ai, e canto com esperança 

Adeus Morena 

 

E canto com esperança 

Até hoje não perdi 

Até hoje não perdi 

Até hoje não perdi, ai 

A minha vozinha de criança 

Adeus morena 

 

Quero dar a despedida 

Quero dar a despedida 

Como dantes meu pai dava 

Ai como dantes meu pai dava 

Adeus morena 

 

Como dantes meu pai dava 

Como dantes meu pai dava 

Na casa que tinha a moça 

Na casa que tinha a moça 

Ai ele logo me mandava 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

88 

SINSARÁ – BATIDA 

 

VERSO 1 

Viola falai comigo 

Que convosco eu falarei 

Que convosco eu falarei 

Encubri as minhas farta 

Que eu as vossa encobrirei 

Que eu as vossa encobrirei 

 

REFRÃO 

Encontrei com sinsará 

Na beira do mar chorando 

Por causa de uma conchinha que a maré ia levando 

Sinsará fico chorando 

Por causa de uma conchinha que a maré ia levando 

Sinsará fico chorando 

 

Agora quero canta 

Que inda hoje eu não cantei 

Que inda hoje eu não cantei 

Quero visitar meus peito 

Se inda está como eu deixei 

Se inda está como eu deixei 

 

REFRÃO 

Vamos dar a despedida 

Pra fazer a moda curta 

Pra fazer a moda curta 

Quem faz a moda cumprida 

Tá arriscado a pagar murta 

Tá arriscado a pagar murta 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

89 

 

Fonte: transcrição por Felipe Gomide a partir dos registros de Mestre Zé Pereira e 

Fandangueiros da região de Cananéia. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

90 

 
Fonte: transcrição por Felipe Gomide a partir dos registros de Mestre Zé Pereira e 

Fandangueiros da região de Cananéia. 

 

Fonte: transcrição por Felipe Gomide a partir dos registros de Mestre Zé Pereira e 

Fandangueiros da região de Cananéia. 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

91 

 

Fonte: transcrição por Felipe Gomide a partir dos registros de Mestre Zé Pereira e 

Fandangueiros da região de Cananéia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

92 

Cifra 1 - Chamarrita (Exemplos) 

 

Fonte: transcrição por Felipe Gomide a partir dos registros de Mestre Zé Pereira e 

Fandangueiros da região de Cananéia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

93 

Cifra 2 - Chamarrita (Ritmo) 

 

Fonte: transcrição por Felipe Gomide a partir dos registros de Mestre Zé Pereira e 

Fandangueiros da região de Cananéia. 

 

Fonte: transcrição por Felipe Gomide a partir dos registros de Mestre Zé Pereira e 

Fandangueiros da região de Cananéia. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

94 

 

Fonte: transcrição por Felipe Gomide a partir dos registros de Mestre Zé Pereira e 

Fandangueiros da região de Cananéia.



 

95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A DANÇA



 

96 

 

 

 

 

 

Rodrigo Cabrerisso 

 

Diferentemente do que muitos pensam, Fandango não é um estilo 

musical, mas sim o nome dado a uma expressão artística e cultural que en-

volve festa e celebração. Dentro dessa prática cultural, temos as “mar-

cas”, que são as variações rítmicas, harmônicas e melódicas do Fandango. 

Como já comentamos neste livro, temos as marcas bailadas (tam-

bém chamadas de valsadas) e batidas, e cada uma tem sua forma de dança. 

Infelizmente, algumas já se perderam, pois, as pessoas que sabiam dançar 

faleceram e as pessoas envolvidas hoje com o Fandango não se lembram 

mais, uma vez que houve pouco registro sobre a prática. A seguir, veremos 

quão complexas são as coreografias. 

Há variações nas danças, seja pela localidade do grupo ou até 

mesmo pela família, pois cada família mantém sua tradição. Logo, pode-

mos encontrar uma mesma marca sendo dançada de forma diferente. 

De modo geral, as marcas bailadas como Dandão e Chamarrita 

ocorrem com os pares dançando e espalhados pelo salão, sem uma coreo-

grafia determinada, sendo o cavalheiro o condutor da dama. Já nas modas 

batidas, a coreografia é seguida de acordo com passos previamente deter-

minados, e os homens usam os tamancos que variam os ritmos das pisadas 

conforme a marca. 

Segundo Brito (2003), há três movimentos que estão presentes em 

quase todas as marcas: o “oito”, realizado pelo casal; o meio giro, onde o 

casal fica com o braço levantado - o cavalheiro gira a dama e a entrega para 

o próximo cavalheiro -, e o vaivém, passo em que as mulheres juntam e 

separam os pés para demarcar o tamanho da roda. 

Um dos estudiosos dessas coreografias foi Azevedo (1978), que 

produziu um livro sobre algumas formas de dançar o Fandango. Azevedo 

apresenta o “oito” que acontece, por exemplo, no “Anu” e outras marcas. 

Nele a roda gira no sentido anti-horário, a letra “M” representa as mulheres 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

97 

e o “H” corresponde aos homens, que seguem as linhas no sentido D, A e E 

até voltarem ao seu lugar de origem, conforme a imagem a seguir. 

 

Figura 12 - Representação Gráfica da dança 

 

Fonte: Azevedo, 1978 

 

No mesmo livro, Azevedo apresenta a marca que se chama Xará-

Grande, como podemos observar na figura a seguir: 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

98 

Figura 13 - Representação Gráfica da dança "Xará-Grande" 

 

Fonte: Azevedo, 1978 

 

A roda é formada alternando homens e mulheres, girando também 

no sentido anti-horário. Se observarmos o canto inferior direito da ima-

gem, notaremos que a mulher está de frente para o homem, e com seu 

braço direito, segura o braço esquerdo do homem, sendo que ambos ficam 

com os braços levantados, formando assim um arco. 

A dama parte da sua posição inicial, indo ocupar o lugar da dama 

que estava na posição “D”, que saiu para fazer o mesmo movimento. A par-

tir desse momento, o cavalheiro “C” a tira para dançar um valsado. Esse 

movimento é feito simultaneamente por todos os pares, e a roda não cessa. 

A Xará-Grande é tida pelos fandangueiros como uma marca de descanso, 

pois se alternam no tempo todo o batido e o bailado. 

É possível notar, através desses dois exemplos, a complexidade de 

se dançar um Fandango. Aqui, ilustramos apenas duas marcas para que se 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

99 

note a riqueza da dança do Fandango, mas as marcas de batidas são inú-

meras e, por consequência, suas coreografias também. 

Para quem se interessar em saber mais sobre a dança, deixamos 

nossa recomendação junto ao agradecimento ao pesquisador Fernando 

Corrêa de Azevedo. O livro pode ser identificado no tópico de referências.



 

100 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O ENSINO DO  
FANDANGO



 

101 

 

 

 

 

 

Rodrigo Cabrerisso 

 

  O aprendizado musical na cultura popular, como no caso do Fan-

dango Caiçara, não segue métodos formais típicos das escolas. Ele se cons-

trói por meio da vivência e da imersão no ambiente cultural em que a pes-

soa está inserida. Letras, danças e até o domínio de instrumentos, são 

transmitidos de forma visual, oral e participativa, em um processo que re-

flete a essência da transmissão de saberes na cultura Caiçara. Assim como 

em outras práticas dessa tradição, o conhecimento do Fandango é passado 

pela repetição e convivência com os mais velhos, moldando a identidade 

cultural do indivíduo. 

Os relatos dos fandangueiros reforçam essa dinâmica. A maioria 

deles, incluindo mestres experientes, afirma ter aprendido de maneira au-

todidata. Da mesma forma, os construtores de instrumentos contam histó-

rias semelhantes. O aprendizado começa nas festas de Fandango, onde, por 

meio da repetição, os participantes absorvem a musicalidade do ambiente. 

Quando têm a oportunidade de manusear os instrumentos, tentam repro-

duzir o que registraram na memória. Eles mencionam com frequência a 

importância de observar e praticar — seja na dança, acompanhando os mo-

vimentos corporais, seja na música, reproduzindo o som dos instrumentos. 

Desde crianças, muitos já internalizavam o Fandango em suas 

brincadeiras, mesmo sem dominar os instrumentos. As pessoas entrevis-

tadas relatam que antes de aprender a tocá-los, cantavam as modas e imi-

tavam os sons com a boca, incorporando a vivência da música ao dia a dia. 

Zé Pereira descreve uma infância em que os mutirões eram reali-

zados quase todos os sábados e sempre terminavam em festas de Fan-

dango. Ele relembra como as crianças acompanhavam seus pais, jantavam, 

e ao som do Fandango, adormeciam no chão de madeira da casa, desper-

tando muitas vezes com o “bater dos tamancos e a poeira levantando”. 

Entretanto, a experiência de seu filho Laerte foi diferente. Devido 

às mudanças nas leis ambientais que restringiram práticas tradicionais, ele 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

102 

cresceu em um contexto em que os mutirões e o Fandango já não eram tão 

frequentes. Para Laerte, o Fandango não tem o mesmo caráter cotidiano 

que marcou a infância de seu pai e de outros mestres da geração anterior. 

Esse aprendizado autodidata implica que aspectos técnicos ou teó-

ricos do Fandango fiquem em segundo plano. Poucos fandangueiros rela-

taram ter recebido instruções diretas de músicos experientes. Pelo contrá-

rio, contam que, em geral, era necessário observar e praticar sozinho para 

aprender, seja com instrumentos ou na dança. 

Dentre os instrumentos do Fandango, a rabeca ocupa um lugar es-

pecial. Reconhecida como o instrumento mais desafiador e importante, ela 

desempenha um papel fundamental na ornamentação musical e na marca-

ção rítmica. Para muitos, o Rabequeiro se destaca por transcender o mo-

delo mais convencional no aprendizado da música na cultura popular, que 

é o da imitação. Ele precisa dedicar horas ao estudo e à prática, desenvol-

vendo também a criatividade, já que boa parte de sua execução é improvi-

sada no momento da apresentação. 

Aprender o Fandango vai além da música; trata-se de incorporar 

um elemento essencial da identidade cultural Caiçara. Seja como músico 

ou participante, o Fandango está profundamente entrelaçado à vida comu-

nitária. 

Assim, o processo de aprendizagem do Fandango se dá quase ex-

clusivamente pela enculturação. A convivência com a prática musical no 

cotidiano da comunidade oferece as habilidades e os conhecimentos neces-

sários para a sua perpetuação. Desde cedo, as crianças acompanham os 

mutirões, as pescas, os roçados e as festas de Fandango, levando esses ele-

mentos para suas brincadeiras. Com o tempo, essas brincadeiras se trans-

formam em práticas reais que compõem a vivência adulta, perpetuando a 

tradição cultural de geração em geração.



 

103 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A COMUNICAÇÃO DO  
FANDANGO CAIÇARA



 

104 

 

 

 

 

 

Thífani Postali e Rodrigo Fonseca 

 

O Fandango Caiçara é uma prática sociocultural que atravessa ge-

rações e entrega elementos da cultura popular que comunicam o cotidiano, 

as memórias, visão de mundo e prazeres das pessoas que participam dele.  

Se observado com base nos Estudos Culturais, o Fandango Caiçara 

pode ser lido como uma prática cultural que resiste ao tempo e às imposi-

ções das lógicas globalizantes. Resiste porque há toda uma cadeia com-

posta por narrativas que caracterizam as experiências e memórias de seus 

participantes e ancestrais, técnicas específicas como a fabricação de instru-

mentos e modos de tocá-los, bem como as danças, que são passadas para 

as gerações com base nas tradições e conhecimentos adquiridos no próprio 

núcleo do Fandango. Também há a organização de eventos que apresentam 

programação e conteúdos próprios, entre outros aspectos presentes espe-

cificamente nas regiões pesquisadas. Nesse contexto, o Fandango Caiçara 

está alinhado à colocação do teórico Douglas Kellner (2001, p.11), para 

quem “a cultura modela os indivíduos, evidenciando e cultivando suas po-

tencialidades e capacidades de fala, ação e criatividade”. 

Posto assim, o Fandango Caiçara faz parte da chamada cultura po-

pular, que segundo os Estudos Culturais, trata-se de uma cultura indepen-

dente, produzida pelo povo e para o povo, onde há a articulação das ideias 

e experiências específicas de um grupo social que não está totalmente alie-

nado às lógicas globalizantes que buscam impor, com base no capital, uma 

cultura universal. Dizemos que não está totalmente, porque elementos da 

cultura global acabam penetrando nas mais diversas culturas, por mais tra-

dicionais que sejam. Entretanto, essa penetração não se trata de um movi-

mento inerte, pois os atores sociais também fazem uso dos elementos do-

minantes para aprimorar suas práticas, como é o caso do uso das novas 

tecnologias da comunicação para divulgar conteúdos referentes ao Fan-

dango Caiçara, e outras tecnologias utilizadas para desenvolver e inovar 

técnicas das mais variadas.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

105 

Para melhor compreender essas nuances, especialmente no que se 

refere a comunicação presente no Fandango, utilizaremos de uma teoria da 

comunicação genuinamente brasileira, a Folkcomunicação, que se debru-

çou a compreender os modos como as culturas populares se comunicam.21 

De acordo com Luiz Beltrão, teórico que apresentou a teoria da 

Folkcomunicação em 1970, a cultura popular é um meio fundamental de 

conhecimento e compreensão social, sendo uma prática que se atualiza, 

reinventa e reinterpreta seus modos de sentir. Nesse contexto, segundo 

Luiz Beltrão, a Folkcomunicação se trata de “um conjunto de procedimen-

tos de intercâmbio de informações, ideias, opiniões e atitudes dos públicos 

marginalizados urbanos e rurais, através de agentes e meios direta ou in-

diretamente ligados ao folclore”.  

Na colocação de Luiz Beltrão é possível compreender o Fandango 

Caiçara como prática de um grupo rural marginalizado e Caiçara, por estar 

localizado em regiões isoladas dos grandes centros urbanos. Aqui, é impor-

tante esclarecer que a palavra “marginalizado” não carrega o sentido pejo-

rativo presente no senso comum brasileiro. Ela se apoia nos estudos da Es-

cola de Chicago e da Folkcomunicação que compreendem a pessoa margi-

nalizada como alguém que vive em contato com culturas diferentes, não 

alienadas totalmente aos padrões dominantes. Para melhor compreensão, 

utilizaremos o conceito de cultura híbrida apresentado pelo teórico latino-

americano Néstor Garcia Canclini.  

A história da América Latina está imersa em eventos de tensão, ex-

ploração e violências cometidas contra os grupos dominados. No Brasil, os 

povos originários e africanos, com o período escravagista - e todos os de-

mais períodos que se sucederam sem superação - foram brutalmente ata-

cados em todos os seus saberes e características. Houve a investida para 

eliminar qualquer prática cultural, seja pela força física ou narrativa, como 

a ideia de que as religiões de matriz africana são coisas do “demônio” 

(numa perspectiva cristã), para dar um exemplo ainda presente no senso 

comum. 

Ocorre que, segundo Canclini (2008), as culturas híbridas nascem, 

sobretudo na América Latina, a partir de eventos como esses. Não é possí-

vel impor que uma pessoa deixe de acreditar na sua religião e passe a 

 
21 O capítulo tem como referência o artigo “Fandango Caiçara: uma leitura a partir da 
folkcomunicação e do mapa das mediações” de autoria de Rodrigo Fonseca e Thífani 
Postali, publicado pela revista RIF - Revista Internacional de Folkcomunicação (Fonseca; 
Postali, 2024). 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

106 

acreditar na religião dominante, e é nesse tipo de situação – e não só - que 

surgem as culturas híbridas, ou seja, culturas que existiam de formas sepa-

radas, e que diante de um determinado contexto, passam a ser praticadas 

em conjunto (muitas vezes de forma velada) emergindo delas uma nova 

prática cultural. Para continuar na ideia da religião, no Brasil surge a Um-

banda, manifestação religiosa que envolve elementos de religiões de matriz 

africana, elementos do catolicismo e outros elementos já presentes no Bra-

sil. Isso tudo para dizer que a pessoa marginalizada é aquela que, por al-

guma razão ou evento imposto, acaba tendo contato com diferentes formas 

de cultura, e a partir disso, produz culturas híbridas. 

Se olharmos para o Fandango por essa perspectiva, podemos ob-

servar que também se trata de uma cultura híbrida, pois como vimos em 

nossa pesquisa, o termo Fandango carrega uma história controversa, tra-

zendo em seu contexto a característica própria da dinâmica de sua consti-

tuição, expressa em viagens de idas e vindas, misturas e trocas entre dife-

rentes geografias, etnias e historicidades. Além disso, o Fandango Caiçara 

está intrinsicamente ligado ao catolicismo, pois muitas de suas festas, le-

tras de música e narrativas carregam homenagem e citação a elementos do 

catolicismo, como é o caso do santo português São Gonçalo.  

Segundo o Dossiê do Iphan de 2011, a louvação de São Gonçalo é 

parte do Fandango, sendo comum o pagamento de promessa pelos bons 

dias de mutirão e festas. São Gonçalo também é conhecido como o santo 

protetor dos violeiros, papel fundamental na música do Fandango. Por-

tanto, o Fandango Caiçara, como tantas outras práticas tradicionais brasi-

leiras, trata-se de uma cultura híbrida. 

 

Ora viva, ora reviva! 

Viva, São Gonçalo, viva! 

São Gonçalo de Amarante 

Feito do pé de alfavaca 

O homem que não tem rede 

Dorme no couro da vaca 

A chuva que vem do norte 

De longe se ouve a zuada 

Vem acordando os devotos 

No romper da madrugada 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

107 

Ele foi cabarezeiro 

Gostava das raparigas 

Vamos bater a palminha 

Pra roda se animar 

Quem não canta e quem não dança 

Feijão preto sem farinha 

Pra quem canta e pra quem dança 

Arroz, churrasco e galinha 

São Gonçalo dentro 

São Gonçalo fora 

Diga a São Gonçalo 

Que já vou-me embora. 

(São Gonçalo, de João Sereno) 

 

Na letra de João Sereno, disponível no site letras.mus.br, é possível 

observar a menção a São Gonçalo e também às práticas alimentares co-

muns nas regiões estudadas e que fazem parte da cultura do Fandango Cai-

çara. O feijão preto sem farinha pode ser lido como uma punição para quem 

não participa da dança, já o arroz, churrasco e galinha é a premiação para 

os participantes.  

No início da música também é possível observar menção ao cotidi-

ano: o “homem que não tem rede dorme do couro da vaca”. Essa não é uma 

situação tão comum na contemporaneidade, mas representa os modos de 

vida dos ancestrais do grupo, ou seja, é conhecimento passado de geração 

para geração. Além disso, a própria música indica o que o evento da dança 

requer: bater palma para a roda animar, cantar e dançar, mencionar São 

Gonçalo dentro e São Gonçalo fora, para manter o ritmo da dança. Posto 

assim, fica evidente que as músicas são veículos de comunicação sobre a 

cultura fandangueira, de modo geral.  

De acordo com Luiz Beltrão, os grupos marginalizados comparti-

lham de semelhanças entre suas ideias e conectam-se pelo propósito co-

mum de adquirir conhecimento e compartilhar com o seu grupo (e não só). 

Essa troca ocorre por meio da comunicação popular expressa em processo 

mímico, tátil, oral e gráfico, como forma de trocar ideias, experiências e 

sentimentos através de simbolismos, especialmente, populares.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

108 

Beltrão apresenta a Folkcomunicação como um processo de estru-

tura artesanal e horizontal. Neste sentido, a comunicação interpessoal é 

fundamental no processo, uma vez que suas mensagens são elaboradas, 

decodificadas e transmitidas em linguagem simples e em canais familiares 

à audiência. Assim, o Fandango se torna uma ferramenta de comunicação 

que abrange diferentes formas de comunicação comuns à Folkcomunica-

ção. Como exemplo, podemos considerar as seguintes expressões: (1) mí-

mica, por meio das danças e outros gestos comuns as rodas de Fandango; 

(2) tátil, pela utilização de instrumentos que dão o tom e o ritmo da mani-

festação, (3) oral, por meio das músicas e falas que revelam as narrativas e 

o cotidiano dos fandangueiros e fandangueiras, além dos ensinamentos 

passados pela oralidade; e (4) gráfico, quando da utilização de materiais 

para a divulgação dos eventos e cultura de modo geral, que é algo mais con-

temporâneo.  

Embora haja a utilização de canais de comunicação industrializa-

dos, Beltrão lembra que o sistema da Folkcomunicação se manifesta pelo 

resultado de uma atividade que é independente do processo erudito e/ou 

industrial, elaborado pelo líder-comunicador, que atua como um agente 

tradutor de informações e ideias para a audiência folk. No entanto, essa 

figura de liderança nem sempre está relacionada a ideia de “autoridade”, 

mas possui certo carisma para atrair seguidores e conquistar um lugar de 

conselheiro ou orientador da audiência.  

Em linhas gerais, Beltrão descreve  a personalidade do comunica-

dor de folk apresentando as seguintes características: (1) prestígio na co-

munidade, pelo nível de conhecimento que possui sobre determinados as-

suntos; (2) exposição às mensagens do sistema de comunicação de massa, 

mas traduzindo seu conteúdo para o grupo que está inserido; (3) contato 

com fontes externas de comunicação para complementar e discutir as in-

formações recolhidas; (4) mobilidade, colocando-se em contato com dife-

rentes grupos, intercambiando ideias e conhecimentos, e por fim, (5) con-

vicções filosóficas baseadas em suas crenças e costumes tradicionais.  

No que se refere ao Fandango, podemos verificar que os (as) líde-

res-comunicadores (as) de Cananéia ocupam diferentes papéis sendo: 

mestre Zé Pereira, importante liderança que detém o conhecimento da his-

tória do Fandango de Cananéia como protagonista e que também domina 

o conhecimento instrumental; o produtor de instrumentos Clayton que 

passou não só a produzir, mas inovar a produção; a líder Cleusa, mulher 

que organiza eventos e detém o conhecimento geral da manifestação; Eliel, 

o Rabequeiro e ativista midiático que insere o conteúdo do Fandango nas 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

109 

redes digitais, atingindo, assim, outros públicos de interesse. Importa res-

saltar que essas lideranças foram apresentadas e contribuíram com este li-

vro no capítulo “Apontamentos de Viagem”.  

Ainda, dentro dos estudos em Folkcomunicação, gostaríamos de 

chamar a atenção para o papel de Eliel, pois o jovem ocupa também a po-

sição de ativista midiático, conceito cunhado por Osvaldo Trigueiro (2008) 

e que atualiza o conceito de líder-comunicador folk. Com as Tecnologias de 

Informação Digital e suas possibilidades de produzir, armazenar e divulgar 

conteúdo para um amplo público – até mesmo global, pessoas marginali-

zadas passaram a utilizar de diferentes instrumentos tecnológicos para as-

sumir papéis antes impossíveis de serem alcançados. Eliel divulga suas 

produções e narrativas sobre Fandango em redes sociais, alcançando um 

público que ultrapassa os limites de sua região. Outro ponto colocado por 

Osvaldo Trigueiro, é que esse perfil de liderança também chega, com mais 

facilidade, a participar e ocupar espaços nas mídias dominantes, como em 

programas televisivos e radiofônicos, alcançando, assim, outros públicos. 

O fato de divulgar informações acerca de uma cultura local, publicizando 

junto a ela formas de pensar e viver de seu grupo social, faz da liderança 

folk também um (a) ativista midiático (a). 

Posto assim, podemos afirmar que o Fandango Caiçara é uma prática 

sociocultural carregada de prazeres, memórias e conhecimentos específicos do 

modo de vida das comunidades. Trata-se de uma cultura híbrida que, como 

tantas outras manifestações populares brasileiras, é composta pelo entrecru-

zamento de culturas que se encontraram devido ao processo de colonização, e 

assim, desenvolveram novas formas de existir, resistindo às imposições domi-

nantes e ao tempo, reinventando-se periodicamente. O Fandango Caiçara é, 

assim, uma tradução cultural aos moldes da cultura local.



 

110 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALMEIDA, Renato. A música no Brasil, no século XIX. América Brasi-

leira, v. 1, n. 9–12, p. 3740, 1922. Disponível em: http://memo-

ria.bn.br/pdf/158089/per158089_1922_00009-10-1100012.pdf Acesso 

em 27 out. 2022. 

ANDRADE, Mário de. Dicionário musical brasileiro. Brasília, DF; 

Belo Horizonte, MG: Ministério da Cultura: Itatiaia, 1989.  

ARVELLOS FILHO, Januário da Silva. Os fandangos das baiannas: 

lundu para a noite de Santa Anna. Piano. Rio de Janeiro, RJ: J. S. Arvellos, 

[18--]. 1 Partitura. Disponível em: https://bdlb.bn.gov.br/acervo/han-

dle/20.500.12156.3/16432?locale-attribute=en. Acesso em: 11 dez. 2024. 

AZEVEDO, Fernando. Corrêa. Fandango do Paraná. Cadernos de Fol-

clore. Rio de Janeiro: FUNARTE, 1978 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. 

São Paulo: Cortez Editora, 1980. 

BRITO, M. de L.; RANDO, J. A. G. Fandango: Contextualização Histórica. 

In: BRITO, M. de L. Fandango de Mutirão. Curitiba: Mileart, 2003. p. 

11-33. 

CANCLINI, Néstor García. Culturas Híbridas: Estratégias para entrar e 

sair da modernidade. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 

2008.  

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. 11. ed. 

rev. atual. e il São Paulo, SP: Global, 2002. 768p., il. ISBN 8526006444 

(enc.). 

DANTAS, Beatriz Gois. Dança de São Gonçalo. Rio de Janeiro, RJ: 

MEC, 1976. 20 p., il. (Cadernos de folclore, 9). Nova série). 

DESERTO, Jorge; PEREIRA, Susana da Hora Marques. Estrabão, Geogra-

fia. Livro III. Introdução, tradução do grego e notas. Universidade de 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

111 

Coimbra, 2016 Estrabão, Geografia. Livro III. Introdução, tradução do 

grego e notas. Disponível em: https://estudogeral.uc.pt/han-

dle/10316/44662. Acesso em: 11 dez. 2024. DICCIONARIO de autori-

dades. Tomo III. Real Academia Espanhola, 1732. 

FONSECA, Rodrigo Borges Pereira da; POSTALI, Thífani. Fandango Cai-

çara: uma leitura a partir da folkcomunicação e do mapa das mediações. 

RIF: Revista Internacional de Folkcomunicação, v.22, n.49, 

jul./dez., p.176-194, 2024. Disponível em: https://revistas.uepg.br/in-

dex.php/folkcom/issue/view/943/391. Acesso em: 12 dez. 2024.  

GOLDBERG, Meira; Bennahum, Ninotchka Devorah; HAYES, Michelle 

Heffner (edits.). Flamenco on the Global Stage: Historical, Critical 

and Theoretical Perspectives. McFarland, 1656. 

GRAMANI, Daniella da Cunha. O aprendizado e a prática da rabeca 

no fandango caiçara: estudo de caso com os rabequistas da família Pe-

reira da comunidade do Ariri. 2009. Disertação (Mestrado em Música) – 

Universidade Federal do Paraná. Curitiba, 2009. Disponível em: 

https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/handle/1884/18196?show=full. 

Acesso em: 11 dez. 2024. 

GRAMANI, Jose Eduardo Ciocchi. Rabeca, o som inesperado. Funda-

ção Cultural de Curitiba, 2002. 

GIFFONI, Maria Amália Correa. Danças miúdas do folclore paulista. 

2. ed. amp. São Paulo, SP: Nobel, 1980. 188p., il. 

IPHAN. Dossiê IPHAN 2011. Disponível em: http://por-

tal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Dossi%C3%AA%20por-

tugu%C3%AAs%2028%20mar%C3%A7o%202011%20RJ.pdf. Acesso em: 

12 dez. 2024. 

KELLNER, Douglas. A cultura da Mídia. Caxias do Sul: Edusc, 2001.  

LIMA, Rossini Tavares de. Folguedos populares do Brasil: maracatu, 

congada, moçambique, reisado, guerreiro, folia de reis, dança dos tapuios, 

caboclinhos, caiapo, bumba-meu-boi e outros folguedos do boi chegança e 

fandango ou marujada. São Paulo, SP: Ricordi, 1962.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

112 

PIMENTEL, Alexandre; GRAMANI, Daniella; CORREA, Joana (orgs.). 

Museu vivo do fandango. Rio de Janeiro: Associação Cultural Caburé, 

2006.  

TRIGUEIRO, Osvaldo. O ativista midiático da rede folkcomunicacional. 

Revista Internacional de Folkcomunicação, [S. l.], v. 4, n. 7, 2008. 

Disponível em: https://revistas.uepg.br/index.php/folkcom/article/view/ 

18667. Acesso em: 30 nov. 2024.



 

113 

REFERÊNCIAS ICONOGRÁFICAS 

AZEVEDO, F. Corrêa. Fandango do Paraná. Cadernos de Folclore. Rio 

de Janeiro: FUNARTE, 1978 

CORDER, Rob. Chales Christinan Nahl: The Fandango, 1873. Oil on Can-

vas – Crocker Art Museum. Flickr, 2011. Available in: 

https://www.flickr.com/photos/rocor/6458282761. Acces dec. 2024. 

DICCIONARIO de autoridades. Tomo III. Real Academia Espanhola, 

1732. 

EARLE, Augustus. Negros dançando fandango no campo de San-

tana, Rio de Janeiro. 1822. Disponível em: https://pt.m.wikipe-

dia.org/wiki/Augustus_Earle. Acesso dez. 2024. 

DIFFENDALE, DAN. Navigium Isidis relief. Museo Nazionale Romano. 

Palazzo Altemps. Flickr, 2009. Available in: https://www.flickr.com/ 

photos/dandiffendale/ Acces dec. 2024. 

GOYA, Francisco de. Baile a orillas del Manzanares / El baile de San 

Antonio de la Florida. Pintura. Óleo sobre tela. 1777. Exposição no Mu-

seu do Padro, Espanha. Disponível em: https://pt.m.wikipedia.org/ 

wiki/Ficheiro:El_baile_de_San_Antonio_de_la_Florida.jpg. Acesso em 

dez. 2024. 

LIBRO de diferentes cifras de guitarra escojidas de los mejores autores. 

1705. Autor Desconhecido. Biblioteca nacional da Espanha.  Available in: 

https://www.bne.es/es Acces dec. 2024. 

MACHADO NETO, Diósnio. As imagens do músico caipira: ideias topifica-

das e tropificadas na consubstanciação de uma referência cultural paulista. 

Research Gate, 2015. Disponível em: https://www.resear 

chgate.net/figure/Johann-Moritz-Rugendas-A-Danca-do-Lundu-

1835_fig5_283121657. Acesso em: dez. 2024. 

National Gallery of Art. Byzantine Ceramics. Available in: 

https://www.nga.gov/features/slideshows/byzantine-ceram-

ics.html#slide_1. Access in: dec. 2024. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

114 

SÁ, Ayres de. Frei Gonçalo Velho. Lisboa: Imprensa Nacional, 1899.  

The Picture Art Collection Gallery. Vicente Carducho, São Gonçalo 

entre os Santos Francisco e Bernardino de Siena. Óleo sobre tela. 1630. 

Disponível em: Alamy.com. Acesso: 02 dez. 2024.



 

115 

SOBRE A AUTORA E AUTORES 
 

RODRIGO FONSECA – CATAIA 

 

Artista multimídia, pesquisador e gestor cultural. Mestrando 

em Comunicação e Cultura pela Universidade de Sorocaba, Especi-

alista em Gestão Cultural pelo Centro Universitário Senac e gradu-

ado em Ciências Econômicas na UNISO. Fundador e diretor do 

grupo Cataia. Agente Territorial Cultural no Programa Nacional dos 

Comitês de Cultura do Ministério da Cultura (MinC) onde é bolsista 

do programa pelo Instituto Federal do Rio de Janeiro. Integra o 

Grupo de Pesquisa em Comunicação Urbana e Práticas Decoloniais 

(CUPDec) e é membro da Rede de Estudos e Pesquisa em Folkco-

municação.  



O Fandango Caiçara Paulista 

 

116 

FABRÍCIO BORGES  

 

Cineasta, arte-educador e pesquisador. Especialista em Arte-

Educação pela USP, Mestrando em Educação pela Unicamp e Ba-

charel em Imagem e Som pela UFSCar. Atuou em mais de 160 pro-

jetos culturais desenvolvidos pelo Instituto Querô; Oficinas Tela 

Brasil; CENPEC e Tewapa Cinema Educação. Há 20 anos tem atri-

buído metodologias de aprendizagem audiovisual voltados à expres-

são artística coletiva, ampliação do repertório e desenvolvimento da 

linguagem.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

117 

THÍFANI POSTALI 

 

Professora titular no Programa de Pós-Graduação em Comu-

nicação e Cultura da Universidade de Sorocaba. Doutora em Multi-

meios pela Unicamp. Pós-doutoranda no Programa de Pós-Gradua-

ção em Geografia da UFSCar. Líder do grupo de pesquisas em Co-

municação Urbana e Práticas Decoloniais (CNPq-Uniso) e Diretora 

Científica da Rede de Estudos e Pesquisa em Folkcomunicação 

(Folkcom). 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

118 

RODRIGO CABRERISSO  

 

Músico e produtor da banda Cataia, é Bacharel em Audiovi-

sual com Habilitação em Cinema e Pós-Graduado em Arte e Educa-

ção. Professor há quase vinte anos, já deu aula em universidades e 

oficinas em diversas instituições. Como pesquisador cultural dirigiu 

e produziu alguns documentários sobre música instrumental, cu-

ruru, samba paulista e fandango. 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

119 

FELIPE GOMIDE 

 

Músico, produtor musical, pesquisador e arte-educador, de-

senvolve um reconhecido trabalho de pesquisa, promoção e divul-

gação da rabeca e do pífano brasileiros. Trabalha com grupos de fan-

dango caiçara, com qual já gravou álbuns e participou de projetos 

culturais. Fundador do Bloco de Pífanos de São Paulo e do Curso 

Livre de Rabeca. 



O Fandango Caiçara Paulista 

 

120 

 


